

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <a href="http://books.google.com/">http://books.google.com/</a>



#### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

#### Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse <a href="http://books.google.com">http://books.google.com</a>



VENDELSSOHN BARTHOLDY.



• ٠. .

# ŒUVRES

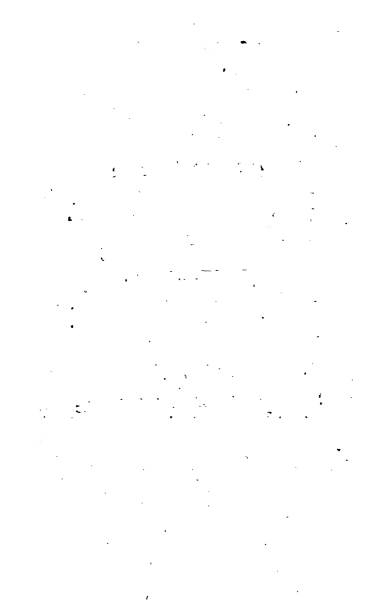
#### DE MONSIEUR

# DE MONTESQUIEU.

#### TOME PREMIER,

#### CONTENANT

- L'ÉLOGE de l'Auteur, & l'Analyse de l'Esprit des Lois, par M. D'ALEMBERT.
- LE DISCOURS prononcé par M. DE MONTESQUIEU, lors de sa réception à l'Académie Françoise.
- Les XII premiers Livres de l'Esprit des Lois.



•

# ŒUVRES

DE MONSIEUR

# DE MONTESQUIEU.

NOUVELLE EDITION,

Revue, corrigée & considérablement augmentée.

FOME PREMIER.

.... Prolem fine matre creatam.

OVIDA



A AMSTERDAM

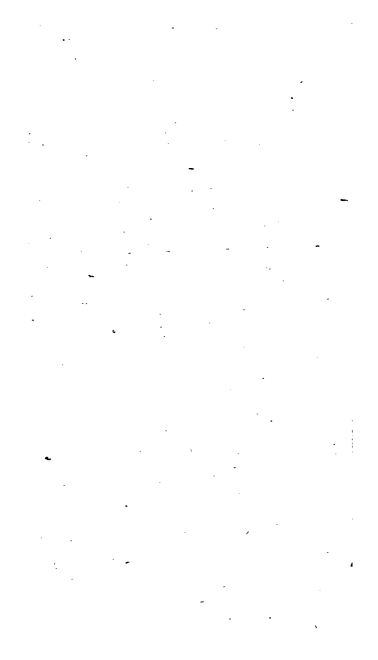
M. DCC. LXXXI.



# DE

# L'ESPRIT DES LOIS.

Tome I.



# L'ESPRIT DES LOIS.

NOUVELLE ÉDITION,

Revue, corrigée & considérablement augmentée par l'Auteur.

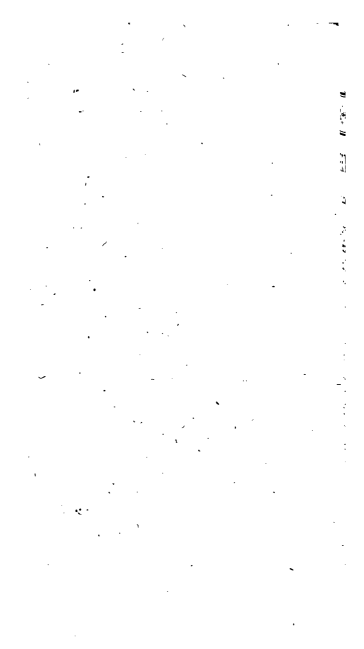
TOME PREMIER.

.... Prolem sinè matre creatam.
O v 1 B:



A AMSTERDAM!

M. DCC. LXXXI.





# **AVERTISSEMENT**

Sur cette nouvelle Édition.

E Livre de l'Esprit des Lois a enfin franchi tous les obstacles que l'envie & la superstition avoient entrepris de lui opposer: toute l'Europe retentit des justes louanges dues à cet Ouvrage immortel; il est pour les nations éclairées un motif de jalousie contre la France, qui a eu le bonheur de voir naître M. de Montesquieu dans son sein, & de l'y conserver jusqu'au fatal instant où la terre a perdu ce grand homme. Par tout son Livre est cité avec vénération; & si un Auteur croit devoir, en quelque circonstance particuliere, penser autrement que cet illustre Ecrivain, il le fait avec une réserve

#### AVERTISSEMENT.

respectueuse; il demande, pour ainsi dire, pardon de ce qu'il ose trouver une faute dans un Livre, que le genre humain a choisi pour y puiser ses instructions sur la saine

politique.

Ce n'est point un aveugle enthousiasme qui produit des louanges si générales & si unanimes ; elles sont le juste tribut de la reconnoissance que l'univers doit à cet illustre Auteur. C'est lui qui nous a éclairés sur les vrais principes du droit public : c'est à son flambeau que se sont éclipsés les ouvrages les plus renommés sur cette matiere; c'est avec le secours de sa lumiere que nous avons enfin substitué la raison & la vérité aux systèmes fondés sur les préjugés qui s'étoient transmis d'âge en âge, & que de célebres écri-'vains n'avoient fait que recueillir, développer & appuyer par de nouveaux sophismes. Le Livre de

# AVERTISSEMENT. vij l'Esprit des Lois fait une époque à

jamais mémorable dans l'histoire

des connoissances humaines.

M. de Montesquieu jouit, dès son vivant, des éloges des plus grands hommes de l'Europe; & il s'est procuré lui-même, par la Désense de l'Esprit des Lois, le triomphe le plus complet sur ces Auteurs obscurs d'ouvrages éphémeres qui avoient osé s'attacher à lui, comme ces vils insectes qui nous importunent, & qu'on écrase sans essort.

Tout étoit resté dans le silence: l'envie n'osa plus se remontrer; elle craignit de nouveaux coups. La mort lui enleva ensin un adversaire si redoutable. Quand elle crut n'avoir plus rien à craindre, elle emprunta, pour reparoître, la plume de M. Crévier, Prosesseur de l'Université de Paris.

Cet écrivain, dans ses Observations sur le Livre de l'Esprit des

## viij AVERTISSE MENT.

Lois, s'est efforcé de décrier, par tous les moyens possibles, un ouvrage qu'il n'entendoit pas, puisqu'il ne le trouvoit blâmable que par quelques détails. Il a consacré une grande partie de son libelle à chercher des inexactitudes, soit dans les faits historiques cités ou rapportés par M. de Montesquieu, soit dans l'interprétation de quelques textes des anciens écrivains. M. Crévier traite cette partie de sa critique avec cette discussion. minutieuse, qui est toujours l'apanage des génies étroits, qui étouffe le goût, & arrête dans leur course ceux qui cherchent les connoissances utiles.

Il s'est délecté dans ce travail: il y a trouvé un double moyen de satisfaire sa vanité; d'un côté, il croyoit abattre un ouvrage qui fait l'objet de la vénération publique; il se croyoit le pédagogue du genre humain; & s'imaginoit qu'il alloit

#### AVERTISSEMENT. ix

lui seul enseigner à tous les hommes qu'ils sont ignorans, puisqu'ils ne s'étoient pas apperçus que le guide qu'ils avoient choisi pour la politique, entendoit mal le Grec & le Latin. En se livrant d'ailleurs à la discussion d'une vérité qui lui paroissoit si importante, il ne manque aucune occasion de faire un fastidieux étalage d'un genre d'érudition qui convient sans doute aux personnes de sa profession; mais dont ceux qui l'exercent avec goût, se donnent bien de garde de faire parade aux yeux du public.

Cette affectation seroit sans doute ridicule, quand celui qui se l'est permise l'auroit appuyée de l'exactitude la plus scrupuleuse: mais qu'en doit-on penser, si ce point, tout essentiel qu'il est, manque à notre prétendu Critique? On ne le suivra point ici dans tous les détails auxquels il s'est livré; ce serois

#### AVERTISSEMENT.

l'imiter dans le défaut qu'on lui reproche: qu'il foit seulement permis d'examiner un ou deux traits de sa critique.

٠1

« La tentation de faire une jolie » phrase, dit-il, page 34 de son » libelle, est un piege pour bien » des écrivains; & la supériorité » du génie de M. de Montesquieu » ne l'en a pas toujours garanti. » Cette séduction l'a écarté de la » vérité historique dans l'endroit » que je vais citer, Rome, dit-il, » livre III, chap. III, au lieu de n se réveiller après César, Tibere, » Caius, Claude, Néron, Domi-» tien, fut toujours plus esclave: » tous les coups porterent sur les » tyrans, aucun sur la tyrannie. » Voilà qui est agréablement dit, » reprend M. Crévier; mais le fait » est-il vrai? Je ne considere ici » que Domitien. Affurément le » coup qui renversa ce tyran, » porta fur la tyrannie; elle ne

» parut plus dans Rome pendant » un espace de plus de 80 ans. » Nerva, Trajan, Adrien, Tite, » Antonin, Marc-Aurele, forment » la plus belle chaîne de Princes » fages & modérés, qu'aucune » histoire nous fournisse. Je sais » qu'Adrien fut mêlé de bien & » de mal; mais si l'on excepte sont » entrée dans la souveraine puis-» sance, & les deux ou trois der-» nieres années de sa vie, pen-» dant lesquelles il ne jouit pas de » toute sa raison, le reste de son » regne peut être cité pour modele » d'un bon gouvernement ».

M. Crévier vouloit-il rappeler à ses lecteurs qu'il connoissoit l'histoire des Empereurs Romains? Il auroit peut-être agi plus sagement, s'il eût évité de réveiller l'idée de celle qu'il a écrite: mais il auroir dû au moins choisir une autre occafion d'étaler son savoir; il se seroit épargné la honte d'une critique

## XIJ AVERTISSEMENT.

qui prouve qu'il n'entend pas M.

de Montesquieu.

Cet Auteur, dans l'endroit d'où M. Crévier a tiré son passage, établit que, quand la vertu, qui est le principe de la démocrarie, a fait place à la corruption, l'état est perdu; il ne peut y avoir de liberté, & jamais elle ne peut se rétablir. Ce grand homme, dont le génie pénetre les causes politiques des événemens occasionnés par la marche ordinaire des circonstances, apporte pour preuve ce qui est arrivé aux Anglois, quand ils voulurent établir parmi eux la démocratie. Tous leurs efforts furent impuissans: ceux qui avoient part aux affaires, n'avoient point de vertu; leur ambition étoit irritée par le succès de Cromwell qui avoit tout ofé: l'es-prit d'une faction n'étoit réprimé que par celui d'une autre. Ainsi on avoit beau chercher la démoCAVERTISSEMENT. xiij cratie, on ne la trouvoit nulle part; & après bien des mouvemens, des chocs & des secousses, il fallut se reposer dans la monarchie que l'on avoit proscrite.

Rome fournit encore un exemple plus frappant. Quand la vertu commença à s'y éclipser, il se forma des factions; Sylla réuffit enfin à s'emparer de la souveraine puissance: ce coup acheva de détruire la vertu dans Rome : il n'y eut point d'ambitieux qui ne se flattât d'obtenir le même succès. Le tyran abdiqua, mais la démocratie ne put reprendre place dans un état où il n'y avoit plus de vertu; & comme il y en eut toujours moins, à mesure que la domination des Empereurs se prolongea, il devint de plus en plus impossible de rendre à Rome la liberté, Quelques Auteurs ont été étonnés que les Romains, excédés des injustices & des cruautés de cette chaîne de

## MIV AVERTISSEMENT.

monstres qui se sont succédés sur le trône impérial, ne se soient pas déterminés à se garantir déformais de ces fléaux, & à reprendre l'état républicain, sur-tout quand ils n'avoient pas craint de massacrer le tyran. La chose n'étoit plus pos-fible; la vertu, sans laquelle la démocratie ne peut exister, étoit entiérement bannie de Rome: on faisoit tomber le tyran, mais on ne détruisoit pas la tyrannie, puisque sa place existoit toujours, & se trouvoit occupée sur le champ par un successeur. Si le hasard faisoit monter sur le trône un Prince digne de l'occuper, tels qu'ont été Trajan, Tite, &c. le peuple jouissoit des douceurs de son gouvernement; mais pour cela, la tyrannie n'étoit pas détruite : l'état étoit privé de la liberté dont il avoit joui autrefois; un regne atroce pouvoit suivre, & suivoit quelquefois en effer celui qui

AVERTISSEMENT. xv avoit procuré un bonheur momentanée.

Ces vues que M. de Montesquieu a exprimées avec beaucoup de clarté, ont échappé à M. Crévier, qui, tout savant qu'il étoit en Grec & en Latin, a cru que le mot *tyrannie* ne fignisse autre chose qu'un gouvernement injuste & cruel.

On vient de voir que le critique de M. de Montesquieu n'est pas fort intelligent, ou du moins qu'il connoît peu la véritable signification des termes : on va voir qu'il ne donne pas une grande preuve de jugement.

M. de Montesquieu, livre V, chap. XIX, met en question si l'on doit déposer sur une même tête les emplois civils & militaires. Il répond qu'il faut les unir dans la république, & les séparer dans la monarchie. Il prouve la premiere partie decette réponse, par l'intérêt

#### xvi AVERTISSEMENT.

de la liberté; & la feconde, par l'intérêt de la puissance du monarque, qui pourroit lui être ravie s'il confioit les deux emplois à la même personne. Il établit ses preuves sur les grandes vues qui font la base de son ouvrage; & ses preuves sont une démonstration: mais ses raisonnemens sont souvent trop élevés, pour que certaines ames y puissent atteindre.

La seconde partie de la décifion de M. de Montesquieu n'a pas plu-à M. Crévier; & sans parler des raisons qui ont déterminé cette décision, voici comment il la combat, dans une note, page 42. « Il » n'est point de mon plan de m'ar-» rêter ici à prouver la fausseté de » ce système. Mais, comment M.

» de Montesquieu pouvoit-il avan-» cer que, par la nature du gou-» vernement monarchique, les » fonctions civiles & militaires doi-

p vent être séparées & confiées à

## AVERTISSEMENT. xvij

» des ordres dissérens, lui qui sa» voit si bien que, dans la monar» chie Françoise, elles ont été pen» dant plusieurs siecles exercées
» par les mêmes personnes; &
» que, suivant la loi de la féoda» lité, le premier engagement du
» vassal envers son seigneur, étoit
» de le servir en guerre & en plaids,
» dans les expéditions militaires &
» dans le jugement des procès? Il
» nous reste encore des vestiges
» de l'ancien usage dans les grands
» baillis & les sénéchaux, qui sont
» tous gens d'épée «.

Si M. Crévier avoit entrepris de fortifier, par une nouvelle preuve, le système de son adversaire, il n'auroit peut être pas eu le bonheur de réussir aussi bien. Tout le monde sait que, tant que le gouvernement séodal a été en vigueur dans la France, l'autorité de nos Rois, quant à l'exercice, étoit presque nulle; parce que chaque

Aviij AVERTISSEMENT.

feigneur avoit dans sa terre tout à la fois le pouvoir militaire & le pouvoir civil. Tout le monde sait encore que la puissance du monarque n'a repris son état naturel, que quand elle a pu venir à bout de diviser l'exercice de ces deux fonctions.

Si M. Crévier avoit borné sa critique à ce genre de reproches, on n'auroit sait nulle mention de son ouvrage, & on l'auroit laissé dans l'oubli qu'il mérite. Mais il n'est pas possible de lire de sangfroid les imputations atroces dont cet écrivain a essayé de charger un homme respectable pour lui à tous égards, dans un temps où nous n'étions pas encore accoutumés à soutenir les regrets que sa perte nous avoit causés, & où la mort lui avoit ôté la faculté de saire rentrer ce téméraire dans le devoir.

Il dénonce au public l'Auteur

de l'Esprit des Lois comme un petit-maître, un homme vain, mauvais citoyen, ennemi de la saine morale & de toute religion. Si les siecles passés ne fournissoient pas des exemples de pareils prodiges, pourroit-on croire que la France eût produit, en même temps, M. de Montesquieu & M. Crévier de Mais si la Grece eut un Platon, elle eut un Zoïle.

M. de Montesquieu est un petitmaître! Et pourquoi l'est-il? Il a commencé son livre XXIII, par l'invocation que Lucrece adresse à Vénus. Cette déesse fabuleusé est l'emblême de la sécondité; tous les animaux sont appelés à la population par l'attrait du plaisir. L'Auteur de l'Esprit des Lois, au lieu de rendre, par ses propres expressions, cette pensée qui entre dans son plan, a emprunté celles d'un poète: il n'a pas cru qu'il sût indigne de son sujet d'égayer l'ima-

#### xx AVERTISSEMENT.

gination de son lecteur, par une image riante, sans être indécente; & pour cela, il est un peut-maître. On riroit de l'idée ridicule de ce Prosesseur, s'il n'avoit excité l'indignation par les injures grossieres dont il a chargé son adversaire.

M. de Montesquieu est un homme vain! L'Auteur de l'Esprit des Lois étoit-il donc un homme vain, pour avoir écrit cette phrase à la fin de sa préface : « Quand j'ai vu » ce que tant de grands hommes, " en France, en Angleterre & en » Allemagne, ont écrit avant moi, » j'ai été dans l'admiration, mais » je n'ai point perdu le courage. » Et moi aussi je suis peintre, » ai-je dit avec le Correge «. Un Auteur ne peut donc, sans vanité, croire que ses ouvrages ne sont pas sans mérite? Mais tous ceux qui ont publié leurs écrits, sans en excepter les plus grands Saints, sont donc coupables de vanité:

## AVERTISSEMENT. xxj

car, qui a jamais donné ses productions au public, sans croire qu'elles avoient au moins un degré de bonté? Si M. Crévier n'avoit pas eu cette vanité, il ne se seroit pas érigé en censeur d'un ouvrage que tous les grands hommes ont admiré & admirent.

C'est encore, suivant M. Crévier, un trait de vanité dans M. de Montesquieu, d'avoir dit qu'il finissoit le traité des fiefs où la plupart des Auteurs l'ont commencé. Mais M. de Montesquieu a dit une vérité; pour M. Crévier, il a prouvé son ignorance. La plupart des Auteurs qui ont écrit sur les fiefs, n'ont examiné que les droits féodaux, tels qu'ils existent aujourd'hui. Ils ont cherché les motifs de décision, sur les contestations que cette matiere occasionne, dans les dispositions recueillies par les rédacteurs des coutumes, & se sont peu embar-

## xxii AVERTISSEMENT.

rassés de connoître la source de ce genre de possessions. M. de Monresquieu l'a cherchée cette source; il a ouvert les archives des premiers âges de notre monarchie; il a suivi graduellement les révolutions que les fiefs ont essuyées, & a descendu jusqu'au moment où ils ont commencé à prendre la forme à laquelle les coutumes les ont fixés. Il est donc vrai qu'il a fini le traité des fiefs où la plupart des Auteurs l'ont commencé; & c'est par vanité qu'il l'a dit! De quelle faute M. Crévier s'est-il rendu coupable, quand il a parlé en pédagogue d'une chose qu'il ne connoissoit pas?

C'est ainsi que notre satirique prouve que M. de Montesquieu est petit-maître & vain. On s'attend sans doute que les preuves qu'il va donner des deux autres reproches, ont une sorce proportionnée à la nature de l'accusation.

AVERTISSEMENT. xxiij

Personne ne se permet de désérer un citoyen comme ennemi du gouvernement & de la religion, s'il n'a en main de quoi le convaincre à la face de l'univers de deux crimes qui méritent l'animadversion de toutes les sociétés, & les peines les plus graves.

Voyons comment il établit le premier. « L'opposition décidée ,, de l'Auteur au desponssme, dit-" il, sentiment louable en soi, " l'emporte au-delà des bornes. ,, A force d'être ami des hommes, ,, il cesse d'aimer, autant qu'il le ,, doit, sa patrie. Toute son estime, disons mieux, toute son admiration est pour le gouvernement d'une nation voisine, digne rivale de la nation Fran-,, çoise; mais qu'il n'est pas à souhaiter pour nous de prendre ,, pour modele à bien des égards. " L'Anglois doit être flatté, en , lisant l'ouvrage de l'Esprit des

#### xxiv AVERTISSEMENT.

,, Lois; mais cette lecture n'est ,, capable que de mortifier les

, bons François «.

Il faut s'arrêter sur les raisonnement de M. Crévier. Il accuse M. de Montesquieu de ne pas aimer sa patrie autant qu'il le doit, parce qu'il a une opposition décidée pour le desposisme, & parce qu'il aime beaucoup les hommes. Mais si ce grand homme étoit moins opposé au desposisme, & s'il aimoit moins les hommes, M. Crévier jugeroit donc alors qu'il aimeroit sa patrie autant qu'il la doit aimer. N'usons pas de représailles contre cet écrivain; croyons qu'il n'a pas en-tendu ce qu'il a voulu dire; & c'est une justice qu'il faut souvent lui rendre.

Mais voyons donc ce que M. de Montesquieu pense effectivement de sa patrie. Il dit, liv. XX, chap. XX, à la fin: « Si, depuis ,, deux ou trois siecles, la France

1

" a augmenté sans cesse sa puis-,, sance, il faut attribuer cela à la bonté de ses lois, non pas à la ,, fortune, qui n'a pas ces sortes

" de constance ». Rapprochons de ce passage celui où il exprime ses véritables sentimens sur le gouvernement Anglois. «Ce n'est point à moi, dit-il, ,, à examiner si les Anglois jouis-,, sent actuellement de cette li-,, berté, ou non. Il me suffit de " dire qu'elle est établie par leurs lois, & je n'en cherche pas davantage. Je ne prétends point , par-là ravaler les autres gouver-", nemens, ni dire que cette liberté ,, politique extrême doive mortifier ceux qui n'en ont qu'une modérée. Comment dirois-je cela, moi qui crois que l'excès même de la raison n'est pas toujours défirable, & que les hommes s'ac-,, commodent toujours mieux des milieux, que des extrémités?

#### xxvj AVERTISSEMENT.

Ces deux passages ainsi placés dans le point de comparaison, sont disparoître l'accusation dont M. Crévier a voulu noircir M. de Montesquieu, & ne laissent que de l'étonnement sur l'atrocité de la calomnie.

Maisil ne faut pas encore se lasser de la surprise; l'Auteur du libelle a porté l'attentat jusqu'au comble. Si on l'en croit, M. de Montesquieu est ennemi de la religion; mais il n'est pas de ces ennemis ordinaires, qui, contens de s'affranchir eux-mêmes de son joug, s'inquietent peu des sentimens que les autres ont pour elle. Il veut la détruire; &, pour mieux réussir, il l'attaque par la ruse: mais écoutons M. Crévier. « Cet ouvrage, , dit-il dans fon avant-propos, , prive la vertu de son motif, & , délivre le vice de la terreur la , plus capable de le réprimer. Il , détruit les devoirs dans leur

", fource; & en anéantissant ceux qui se rapportent à l'Auteur de notre être, quelle force laisset-il à ceux qui ne regardent que , nos compagnons? ,, Et l'Auteur, continue le libelle, ,, exécute tout cela fourdement. ., & sans déclarer une guerre ou-" verte à l'orthodoxie. Ceux qui " l'ont suivi dans le même plan fu-" neste, devenus plus audacieux , par les fuccès de leur précurseur, ont levé le masque. Mais, par leur témérité même, ils sont de moins dangereux ennemis; parce que, .... en prenant les armes, ils nous ont avertis de les prendre de notre côté. L'Auteur de l'Esprit des Lois conduit ,, son entreprise plus adroitement: il ne livre point l'assaut à la reli-,, gion; il va à la sappe, & mine ,, la religion sans bruit ».

M. Crévier entre, à cet égard, dans quelques détails : ils con-

#### xxviij AVERTISSEMENT.

tiennent la moitié de son Livre. Mais, qui le croiroit! Les prétendues preuves du crime affreux dont il charge son ennemi, ne sont que la répétition des calomnies que le Nouvelliste Ecclésiastique avoit vomies contre l'Auteur de l'Esprit des Lois, au mois d'Octobre 1749. Cet affreux libelle fut foudroyé par M. de Montesquieu lui-même dans sa Défense de l'Esprit des Lois. Il ne resta à cet Ecrivain que la honte d'avoir attaqué un grand homme qui ne méritoit que des éloges, & le chagrin d'avoir fourni la matiere d'un opuscule qui transmettra cette honte à la postérité.

Tout le monde lut, & tous les gens de goût admirerent cet ouvrage; mais il paroît qu'il est demeuré inconnu à M. Crévier. Aussi nous dit-il qu'il a travaillé sur l'édition de l'Esprit des Lois de 1749. Son ouvrage est cependant de 1764, postérieur de six ans à l'édi-

tion de 1758. Elle a été faite d'après les corrections que M. de Montesquieu avoit lui-même remises aux Libraires avant sa mort. S'il eût eu soin de se la procurer, comme il le devoit, il y auroit trouvé quelques changemens dont plusieurs tendent à éclaircir certains passages sur lesquels le Nouvelliste avoit cru trouver prise, & que M. Crévier a relevés d'après lui, quoiqu'ils ne foient plus tels qu'ils étoient. Il y auroit lu la Défense de l'Esprit des Lois, & y auroit appris le respect qu'il devoit aux talens, aux vues de l'Auteur & à l'ouvrage.

En 1764, parut dans les pays étrangers un Critique de l'Esprit des Lois d'un autre genre. Il a respecté, comme il le devoit, les qualités du cœur de M. de Montesquieu; la calomnie n'a point sali ses écrits; il a seulement prétendu trouver des erreurs dans l'ouvrage, & il a rensermé ses observations

XXX

dans des notes insérées dans une édition contresaite des Œuvres de M. de Montesquieu, en Hollande. L'examen d'une ou de deux de ces notes sussira pour les apprécier toutes; & l'on va choisir entre celles

qui sont les plus importantes.

M. de Montesquieu, après avoir établi la distinction qui caractérise les trois genres de gouvernement, fait voir que dans chacun de ces gouvernemens les lois doivent être relatives à leur nature, c'est-à-dire, à ce qui les constitue; ainsi dans la démocratie, le peuple doit être, à certains égards, le monarque; à d'autres, le sujet. Il faut, par exemple, qu'il élise ses magistrats, & qu'il les juge. Si les magistrats cessent d'être électifs, ou si quelqu'autre que le peuple a le droit de leur demander compte de leur conduite, dès-lors ce n'est plus une démocratie; les magistrats ou les juges des magistrats, ravissent la

puissance au peuple, & se l'attribuent.

Il est de la nature de la monarchie, que la nation soit gouvernée par un Prince dont le pouvoir soit modéré par les lois. Pour que ce gouvernement ne change pas de nature, & ne dégénere pas en despotisme, il faut qu'il y ait entre le monarque & le peuple beaucoup de rangs, beaucoup de pouvoirs intermédiaires. Si les ordres pasfoient du trône immédiatement au peuple, la terreur les feroit exécuter, & l'arbitraire s'introduiroit fur les débris des lois. Si les ordres, au contraire, ne parviennent aux extrémités de la nation que par degrés, la sphere de ceux qui les font arriver touchant immédiatement à ceux qui les doivent exécuter, la crainte ne fait plus d'impression; c'est la loi qui parle par la bouche de ses émissaires; ce n'est plus le monarque.

### xxxij AVERTISSEMENT.

Il faut encore, dans une monarchie, un corps dépositaire des lois, médiateur entre les sujets & le prince. S'il n'existe point de dépôt pour les lois, si elles ne sont pas sous la main de gardiens sidelles, qui, pour arrêter l'effet des volontés momentanées du souverain, les placent à propos entre la nation & lui; elles n'ont plus de stabilité; elles n'ont plus d'effet, & le despotisme les anéantit.

Il est de la nature du gouvernement despotique, que la volonté, les caprices du tyran soient la seule loi: il faut donc qu'il exerce son autorité, ou par lui seul, ou par un seul qui le représente. Prend-il des mesures pour faire exécuter ses volontés? se prescrit-il des regles? ou souffre-t-il qu'on lui en rappelle? Sa volonté n'est pas la seule loi; il cesse d'être despote, &

Tels sont, en général, les éta-

monte à la monarchie.

#### AVERTISSEMENT.

blissemens que doit former un législateur qui songe à fonder ou à introduire l'un de ces trois gouvernemens. Mais s'il veut que son ouvrage soit durable, après avoir réglé la nature de son gouvernement, il faut aussi qu'il s'occupe de son principe, c'est-à-dire, de ce qui le foutiendra & le fera agir. Ainsi il faut que, pour une république, il trouve le secret d'insinuer & de perpétuer dans le cœur des citoyens l'amour de la répu-blique, c'est-à-dire, l'amour de l'égalité; en sorte que les magistratures n'y soient pas regardées comme un objet d'ambition, mais comme une occasion de signaler son attachement pour la patrie, & de se livrer tout entier au maintien de la liberté des citoyens & de l'égalité entr'eux.

Pour le mouvement & le maintien d'un état monarchique, il faut que le cœur des sujets soit animé par-

#### XXXIV AVERTISSEMENT.

l'honneur; c'est-à-dire, par l'ambition & par l'amour de l'estime : ces deux passions sont nécessaires; mais elles se temperent mutuellement. Le monarque est le seul dispensateur des distinctions & des récompenses : il faut donc que l'ambition de les obtenir, inspire le désir de le servir utilement pour l'état, & de se signaler assez pour qu'il apperçoive ces services, & les récompense. Si les graces & les récompenses dépendoient d'un autre pouvoir que de celui du monarque, son autorité seroit nulle; il n'auroit aucun ressort dans la main pour faire agir les différentes parties de l'état, soit pour les affaires du dehors, soit pour celles du dedans. Si les graces & les récompenses n'étoient pas le fruit du mérite; si elles étoient subordonnées à l'arbitraire, & jetées au hasard, il seroit inutile de chercher à les mériter, & chacun refteroit dans l'inertie : on ne seroit pas réveillé par la vertu, c'est-àdire, par l'amour de la patrie; parce que dans les monarchies on est ac-coutumé à confondre l'état avec le monarque. On ne feroit donc rien pour un homme de qui on n'attendroit aucun retour.

Mais il faut que cette ambition foit réglée par l'amour de l'estime. Si le monarque est subjugué par ses passions; si, pour mériter les graces qu'il dispense, il faut servir ses caprices contre les lois, on craindra le mépris public, on s'abstiendra des places auxquelles sont attachées les fonctions qu'il veut faire employer à l'exécution de ses injustices; ou l'on abdiquera ces places, & l'on restera dans une glorieuse oisiveté.

Si ces deux passions ne sont pas combinées dans le cœur des sujets, ou le monarque perd sa puissance,

ou il devient despote.

#### XXXVI AVERTISSEMENT.

Quant au gouvernement despotique, son principe est la crainte. Si les ordres du maître étoient reçus de sang-froid; si cette passion n'interceptoit pas au moindre fignal de sa volonté toute faculté de raisonner, on pourroit faire attention à leur injustice, remonter à celle qui maintient un tyran fur le trône: comme ce n'est que la loi du plus fort, en tournant ses propres forces contre lui, on l'extermineroit. Si d'ailleurs l'amour de la liberté s'emparoit subitement du peuple, comme il arriva à Rome sous Tarquin, le coup qui abattroit le tyran, abattroit la tyrannie; le despotisme seroit anéanti, & l'on verroit naître une république.

Ces principes sont lumineux; ils sont puisés dans l'essence même des choses. M. de Montesquieu, à l'occasion de ces réslexions, entre dans quelques détails, pour indiquer les routes qui peuvent conduire à l'é-

## AVERTISSEMENT. XX

tablissement & au maintien de la nature & du principe de chaque gouvernement. Mais il traite ces détails en grand homme; il écarte toutes les minuties qui caractérisent le génie étroit.

Le faiseur de notes n'a point apperçu tout cela. Il en a placé une fort longue à la fin du quatrieme Livre. Il y dit que M. de Montesquieu s'est lourdement trompé, soit qu'il ait voulu nous développer ce qui est, soit qu'il ait voulu nous

développer ce qui doit être.

Dans le premier cas, cet Auteur, dit le censeur, est contredit par l'expérience. On voit, dit-il, que chaque nation, chaque souverain, est conduit par un objet particulier, vers lequel ils tournent le système de leur gouvernement. Les uns visent aux richesses, les autres à la conquête, les autres au commerce, &c.; & les systèmes politiques sont plus ou moins stables, à mesure que le souverain est plus

AXXVIIJ AVERTISSEMENT.

ou moins despote; parce que le successeur substitue ses idées à celles de celui qui l'a précédé, & change par conséquent tout le plan de gouvernement qu'il a établi. Les républiques sont moins sujettes à ces variations, qui ne peuvent arriver qu'autant que l'esprit de la nation

entiere viendroit à changer.

Ces réflexions, qui sont répétées dans tous nos livres, & qu'un coup d'œil sur le cœur humain & sur son histoire nous sont appercevoir, sont de la plus grande vérité; mais que la passion dominante d'une république soit l'amour des richesses, ou la jalousie contre les états qui l'environnent; qu'elle tourne tant qu'elle voudra ses opérations du côté de cet objet, cela fera t-il que, pour qu'elle soit république, il soit indispensable que le peuple soit libre; & pour qu'il reste libre, qu'il ait & qu'il conserve le droit d'élire & de juger ses magistrats?

Qu'un monarque tourne ses vues

AVERTISSEMENT. XXXIX

du côté de la conquête ou du côté du commerce; que son successeur change d'objet, ces variations feront-elles que l'on puisse concevoir une monarchie sans un souverain dont le pouvoir soit tempéré par les lois, si ces lois ne sont confiées à des dépositaires qui puissent les faire valoir en faveur de la nation, & s'il n'y a enfin dans l'état différens canaux qui transmettent successivement les ordres du souverain aux extrémités du peuple? En fera-t-il moins vrai que cette sorte de gouvernement ne se maintiendra point, si le monarque n'a dans sa main des motifs qui excitent les sujets à se livrer au service de l'état; & si ceux-ci n'en ont un qui les arrête, quand ces motifs leur sont présentés comme un appât pour se prêter à des injustices, ou pour les exécuter?

On doit dire la même chose du despotisme. Quelles que soient les vues du despote, il ne le sera pas,

s'il y a dans ses états d'autres lois que sa volonté; & il cessera de l'être, dès que la crainte ne sera

pas la cause de l'obéissance.

Si M. de Montesquieu a voulu nous peindre ce qui doit être, le Critique trouve que son erreur est encore plus grossiere; & pour établir cette erreur, il appelle à son secours la théorie & l'expérience. Elles nous apprennent, dit-il, que la vertu, par laquelle il entend toutes les vertus morales qui nous portent à la persection, est le seul principe de conduite pour tous les gouvernemens, quels qu'ils soient, & qui ait fait sleurir & qui fera sleurir les états.

Cette maxime est encore de toute vérité. Quand le peuple & ceux qui le gouvernent sont doués de toutes les vertus morales, l'état est nécessairement florissant : on évite avec prudence tout ce qui peut nuire, & l'on exécute de même tout ce qui est utile. Ceux

qui gouvernent sont justes envers le peuple; le peuple est juste envers eux; & tous sont justes envers les étrangers: on exécute avec sermeté les résolutions que la prudence a inspirées; on oppose la même vertu à la violence & aux injustices, & toujours avec prudence; ensin on ne desire que ce qui est possible, & on s'abstient de tout excès.

Un état ainsi composé, est sans doute une belle chimere; & si elle se réalisoit, elle résisteroit à l'inconstance du temps. Mais, pour cela, un état où il n'y auroit point de liberté, & où les magistrats seroient indépendans du peuple, soit quant à leur élection, soit quant à leur conduite, seroit-il une république? Un état où le prince pourroit tout ce qu'il voudroit, où aucun frein n'arrêteroit ceux qu'il chargeroit de l'exécution de ses caprices, où l'on chercheroit à l'envi à s'en rendre l'agent aveugle

klij AVERTISSEMENT.

par l'espoir des récompenses; un tel état seroit-il une monarchie? ense seroit-ce un despote que ce-lui qui ne pourroit pas tout ce qu'il voudroit, & dont on pourroit examiner & discuter les volontés?

Au surplus, en lisant la Désense de l'Esprit des Lois, on verra que cet annotateur ne connoît pas cet ouvrage, ou n'a pas voulu le connoître. Il y auroit appris à ne pas faire un crime à M. de Montesquieu d'employer les mots vertu & honneur, comme il les emploie. Il y auroit appris que l'Auteur ne s'en est servi qu'après les avoir définis: il y auroit appris que, quand un écrivain a défini un mot dans son ouvrage, quand il a donné son didionnaire, il faut entendre ses paroles suivant la signification qu'il leur a donnée. C'est cependant d'après cette équivoque, que l'Au-teur des notes a fait à M. de Montesquieu plusieurs reproches, qui, sans être exprimés sur le ton que

pas de produire le même effet.

Cet exemple suffiroit peut-être pour mettre le lecteur en état d'apprécier l'ouvrage dont on l'entretient ici: mais examinons encore comment l'Auteur entend un autre des principes fondamentaux de l'Esprit des Lois.

M. de Montesquieu, livre XI, chap. VI, dit qu'il y a dans chaque état trois sortes de pouvoirs; la puissance législative, la puissance exécutrice des choses qui dépendent du droit des gens, & la puissance exécutrice de celles qui

dépendent du droit civil.

Par la premiere, le prince ou le magistrat fait des lois pour un temps ou pour toujours, & corrige ou abroge celles qui sont faites. Par la seconde, il fait la paix ou la guerre, envoie ou reçoit des ambassadeurs, établit la sureté, prévient les invasions. Par la troisieme, il punit les crimes ou juge les

AVERTISSEMENT.

différens des particuliers. M. de Montesquieu avertit qu'il appellera cette derniere, la puissance de juger; & l'autre simplement, la puissance exécutrice de l'état. Il est affurément le maître de ses expressions,

quand il en a fixé le sens.

Rien n'est plus exact que cette distribution. Tout état, quant à son administration, est considéré sous deux points de vue : il est considéré relativement aux autres états qui l'environnent, & relativement aux sujets qui le composent. Sous le premier rapport, ce sont les lois du droit des gens qui le gouvernent: mais comme ces lois lui font communes avec les autres états, & qu'il n'a point d'empire sur eux, il ne -les peut faire exécuter, en ce qui le concerne, que par la voie de la - négociation; c'est ce qu'il fait par le canal des ambassadeurs qu'il en-- voie & qu'il reçoit; ou par la force, · si la négociation ne suffit pas : c'est ce qu'il fait encore par le secours

#### AVERTISSEMENT.

des troupes qui s'opposent aux invasions que la négociation n'a pu prévenir, ou qui vont attaquer & arracher par les armes la justice que les représentations des ambas-

sadeurs n'ont pu obtenir.

Tout état a donc essentiellement, quant au droit des gens, une puissance exécutrice, qui consiste à négocier, à se défendre, ou à attaquer. Mais, dans ce sens, il n'a pas la puissance législative, parce que les lois qui forment le droit des gens régissent tous les états, & ne dépendent d'aucun.

Il n'en est pas ainsi du droit civil: tout état, quant à ce droit, a la puissance civile, parce que tout état a le droit exclusif de former les lois de son administration intérieure. Mais ce droit seroit illufoire, s'il n'étoit pas accompagné du pouvoir de faire exécuter ces lois. Elles sont de deux sortes; les unes répriment les crimes; les autres reglent les propriétés. Pour

elvj AVERTISSEMENT.

les mettre à exécution, il faut être revêtu du pouvoir de punir les crimes, & de terminer impérativement les contestations qui naissent

à l'occasion des propriétés.

M. de Montesquieu avoit présenté ces principes d'une maniere assez lumineuse pour ceux qui savent lire; mais on a cru devoir les développer pour l'auteur des notes. Celui de l'Esprit des Lois, qui examine en quoi consiste la plus grande liberté possible des sujets, dit que, lorsque dans la même personne, ou dans le même corps de magiftrature, la puissance législative est réunie à la puissance exécutrice, il n'y a point de liberté, parce qu'on peut craindre que le même monarque ou le même sénat, ne fasse des lois tyranniques, pour les exécuter tyranniquement.

Cette maxime est encore de la plus grande évidence: Si celui qui fait les lois, tient en même temps dans sa main les forces nécessaires pour procurer à l'état l'exécution du droit des gens, & si les précautions requifes par la nature du gouvernement monarchique ne dirigent pas ses volontés; il n'y aura pas de liberté, puisqu'il pourra tout ce qu'il voudra. En effet, s'il dépendoit d'un tel prince de faire des lois de ses caprices, il tourneroit ses forces exécutrices contre ses propres sujets, & seroit un vrai

despote.

C'est ainsi que raisonne M. de Montesquieu, & il n'est pas possible de se refuser à l'évidence de ses raisonnemens. Mais l'annotateur dit qu'il faut corriger tout cela. Il n'y a point, dit-il, trois pou-voirs dans un état; mais il y a trois especes de pouvoirs dans le pouvoir de gouverner, qui sont la puissance législative, la puissance judiciaire & la puissance exécutrice. Par la premiere, le prince ou le magistrat font des lois; par la sexlviij AVERTISSEMENT.
conde, il juge les actions des citoyens suivant ces lois; par la troisieme, il exécute ses jugemens.
Cet écrivain nous assure ensuite
que M. de Montesquieu traite sa
matiere conformément à cette division, & qu'il s'est mis en contradiction avec lui-même, lorsqu'il a
distingué une puissance exécutrice
des choses qui dépendent du droit des
gens, & une puissance exécutrice de
celles qui dépendent du droit civil.

Il est plaisant de voir comment ce Critique prouve la contradiction qu'il annonce : il faut copier ses propres termes : « De grace, dit il, , quelle connexion la puissance de , faire des lois a-t-elle avec celle , d'envoyer des ambassadeurs, pour , qu'on puisse regarder celle-ci , comme exécutrice de ce que le , législateur établit? Comment , l'acte d'envoyer des ambassadeurs , peut-il opérer tyranniquement , fur les lois auxquelles il ne s'é-

5, tend point? La puissance législa-,, tive dénonce une peine contre ,, les assemblées; supposons que ce , foit une loi tyrannique, l'acte, d'envoyer des ambassadeurs peut-", il être un moyen d'exécuter ty-

", ranniquement cette loi? »

Il prétend ensuite que ces ridicules idées sont celles de M. de Montesquieu, qui s'est mal-énon-cé; mais qui a voulu, dire que ", la puissance législative désend ", les assemblées privées; cette loi ", est supposée tyrannique. Si la ,, puissance législative se trouvoit "jointe à l'exécutrice, celle-ci ", pourroit exécuter tyrannique-,, ment les peines portées par cette ", loi; parce qu'en ce cas la vo-", lonté se trouveroit combinée à ", la force. De même, si la puis-", sance judiciaire se trouvoit jointe ", à la législative, les jugemens ne ", suivroient pas tant l'esprit de la ,, loi, ou son équité, mais la vo-Tome I.

", lonté & les vues particulieres de ", celui qui l'a faite, le juge seroit ", législateur. Voilà, dit ensuite cet ", Interprete, comment il faut en-", tendre M. de Montesquieu; & ce ", qu'il dit, prouve évidemment ", qu'on ne peut l'expliquer d'une ", autre façon, à moins d'en ôter ", tout le sens & de tomber dans

Ainsi notre Critique, pour relever M. de Montesquieu de l'absurde dans lequel il prétend que ce grand homme étoit tombé, fait disparoître la puissance qui appartient à chaque état, de se rendre ou de se faire rendre la justice qui lui est due en conséquence du droit des gens; &, pour cet esset, il confond le droit des gens avec le droit civil. Il dit que, « suivant que l'obpet des affaires étrangeres se rapporte à la simple volonté ou à ,, l'exécution, il tombe sous la puis-

- fance législative ou sous l'exé-

5, cutrice. Par exemple, faire la " paix , en tant que contracter, est ", un acte de simple volonté, qui " ne peut tomber sous la puissance

", exécutrice».

Sous quelle puissance cet acte tombe-t-il donc? Ce n'est pas sous celle qu'il plaît à l'annotateur d'appeller judiciaire. Est ce sous la puif sance législative? Mais elle ne peut jamais être relative qu'au droit civil. Un souverain, quel qu'il soit, ne peut jamais faire des lois que pour ses états. Reste donc la puissance exécutrice, dans le sens que Monsieur de Montesquieu l'a définie. Deux souverains contractent ensemble: ce n'est pas à l'autorité du droit civil qu'ils soumettent leur contrat: il n'y a point de lois civiles qui leur soient communes; c'est donc le droit des gens qui doit inspirer & maintenir seurs accords: ils font donc, en traitant ensemble, usage de la puissance exécutrice dont parle M. de Montesquieu, & dont chaque souverain est revêtu. Si l'un des deux manque à ses engagemens, celui qui sera lésé appellera à son secours les autres moyens qu'il tient de la puissance exécutrice.

Ces deux passages suffisent pour faire connoître l'ouvrage dont il est ici question, & pour persuader aux Libraires que le public leur saura gré de n'avoir pas chargé cette édition de ces notes ridicules.

Au reste, elle est entiérement conforme, quant au corps de l'ouvrage, à celle de 1758, qui avoit été faite sur les corrections de M. de Montesquieu lui-même.





# ÉLOGE

DE M. LE PRÉSIDENT

# DE MONTESQUIEU,

Mis à la tête du cinquieme volume de l'ENCYCLOPÉDIE, par M. D'ALEMBERT.

INTÉRÊT que les bons citoyens L prennent à l'ENCYCLOPÉDIE, & le grand nombre de gens de lettres qui lui consacrent leurs travaux. semblent nous permettre de la regarder comme un des monumens les plus propres à être dépositaires des sentimens de la patrie, & des hommages qu'elle doit aux hommes célebres qui l'ont honorée. Persuadés néanmoins que M. de Montesquieu étoit en droit d'attendre d'autres panégyristes que nous, & que la douleur publique eût mérité des interpretes plus éloquens, nous eussions renfermé au-dedans de nous-mêmes nos justes regrets & notre respect pour sa mémoire : mais l'aveu de ce que nous lui devons nous est trop précieux pour en laisser le soin à d'autres. Bienfaicteur de l'humanité par ses écrits, il a daigné l'être aussi de cet ouvrage; & notre reconnoissance ne veut que tracer quelques lignes au pied de sa statue.

CHARLES DE SECONDAT, BARON DE LA BREDE ET DE MONTESQUIEU. ancien président à mortier au parlement de Bordeaux, de l'académie Françoise, de l'académie royale des sciences & des belles lettres de Prusse. & de la société royale de Londres, naquit au château de la Brede. près de Bordeaux, le 18 janvier 1689. d'une famille noble de Guyenne. Son trisaïeul Jean de Secondat, maître d'hôtel de Henri II, roi de Navarre, & ensuite de Jeanne, fille de ce roi, qui épousa Antoine de Bourbon, acquit la terre de Montesquieu, d'une somme de 10000 liv. que cette princesse lui donna par un acte authentique, en récompense de sa probité & de ses services. Henri III, roi de Navarre, depuis Henri IV, roi de France, érigea en baronnie la terre de Montesquieu, en saweur de Jacob de Secondat, fils de Jean, d'abord gentilhomme ordinaire de la chambre de ce prince, & ensuite mestre de camp du régiment de Châtillon. Jean Gaston de Secondat, son second fils, ayant épousé la fille du premier président du

parlement de Bordeaux, acquit dans cette compagnie une charge de président à mortier. Il eut plusieurs enfans, dont un entra dans le service, s'y distingua, & le quitta de fort bonne heure: ce sut le pere de Charles de Secondat, auteur de l'esprit des lois. Ces détails paroîtront peut-être déplacés à la tête de l'éloge d'un philosophe, dont le nom a si peu besoin d'ancêrres: mais n'envions point à leur mémoire

L'éclat que ce nom répand sur elle.

Les succès de l'enfance, présage quelquesois si trompeur, ne le furent point dans Charles de Secondat: il annonca de bonne heure ce qu'il devoit être; & son pere donna tous ses soins à cultiver ce génie naissant, objet de son espérance & de sa tendresse. Dès l'âge de vingt ans, le jeune Montesquieu préparoit déjà les matériaux de l'esprit des lois, par un extrait raisonné des immenses volumes qui composent le corps du droit civil: ainsi autrefois Newton avoit jeté, dès sa premiere jeunesse les fondemens des ouvrages qui l'ont rendu immortel. Cependant l'étude de la jurisprudence, quoique moins aride pour M. de Montesquieu que pour la plupart de ceux qui s'y livrent, parce qu'il la cultivoit en philosophe, ne suffisoit pas à l'étendue & à l'activité de son génie. Il approfondissoit, dans le même temps, des matieres encore plus importantes & plus délicates (a), & les discutoit dans le silence avec la sagesse, la décence & l'équité qu'il a depuis montrées dans ses ouvrages.

Un oncle paternel, président à mortier au parlement de Bordeaux, juge éclairé & citoyen vertueux, l'oracle de sa compagnie & de sa province, ayant perdu un fils unique. & voulant conferver dans for corps l'esprit d'élévation qu'il avoit tâché d'y répandre, laissa ses biens & sa. charge à M. de Montesquieu. Il étoit conseiller au parlement de Bordeaux depuis le 24 février 1714, & fut recu président à mortier le 13 juillet 1716. Quelques années après, en 1722, pendant la minorité du roi, sa compagnie le chargea de présenver des remontrances à l'occasion d'un nouvel impôt. Placé entre le trône & le peuple, il remplit, en sujet respectueux & en magistrat plein de courage, l'emploi si noble & si peu envié, de faire parvenir au souverain le cri des malheureux : & la misere publique, représentée avec autant d'habileté que de force, obtint la justice qu'elle demandoit. Ce succès, il est vrai, par malheur pour l'état bien plus que pour lui, fut aussi passager que s'il eût été injuste:

<sup>(</sup>a) C'étoit un ouvrage en forme de lettres, dont le hut étoit de prouver que l'idolâtrie de la plupart des païens ne paroissoit pas mériter une damnation éternelle.

DE M. DE MONTESQUIEU. Ivi

à peine la voix des peuples eût-elle cessé de se faire entendre, que l'impôt supprimé sut remplacé par un autre : mais le ci-

toyen avoit fait son devoir.

Il fut reçu, le 3 avril 1616, dans l'académie de Bordeaux, qui ne faisoit que de naître. Le goût pour la musique & pour les ouvrages de pur agrément, avoit d'abord rassemblé les membres qui la formoient. M. de Montesquieu crut, avec raison, que l'ardeur naissante & les talens de ses confreres pourroient s'exercer avec encore plus d'avantages sur les objets de la physique. Il étoit persuadé que la nature, si digne d'être observée par-tout, trouvoit aussi par-tout des yeux dignes de la voir; qu'au contraire les ouvrages de goût ne · souffrant point de médiocrité, & la capitale étant en ce genre le centre des lumieres & des secours, il étoit trop difficile de rassembler loin d'elle un assez grand nombre d'écrivains distingués. Il regardoit les sociétés de bel esprit si étrangement multipliées dans nos provinces, comme une espece, ou plutôt comme une ombre de luxe littéraire, qui nuit à l'opulence réelle, sans même en offrir l'apparence. Heureusement M. le duc de la Force, par un prix qu'il venoit de fonder à Bordeaux, avoit secondé des vues si éclairées & si justes. On jugea qu'une expérience bien faite seroit présérable à un discours soible ou à un mauvais poème; & Bordeaux eut une académie des sciences.

M. de Montesquieu, nullement empressé de se montrer au public, sembloit attendre, selon l'expression d'un grand génie, un âge mûr pour écrire. Ce ne fut qu'en 1721, c'est-à-dire, âgé de trentedeux ans, qu'il mit au jour les Lettres persanes. Le Siamois des amuseums sérieux & comiques pouvoit lui en avoir fourné l'idée; mais il surpassa son modele. La peinture des mœurs orientales, réelles ou Supposées, de l'orgueil & du flegme de l'amour assatique, n'est que le moindre objet de ces lettres; elle n'y fert, pour ainsi dire, que de prétexte à une satire ·fine de nos mœurs, & à des matieres im--portantes que l'auteur approfondit, en paroissant glisser sur elles. Dans cette espece de tableau mouvant, Usbek expose surtout, avec autant de légéreté que d'énergie, ce qui a le plus frappé parmi nous ses yeux pénétrans; notre habitude de traiter sérieusement les choses les plus futiles, & de tourner les plus importantes en plaifanterie; nos conversations si bruyantes ·& si frivoles; notre ennui dans le sein du plaisir même; nos préjugés & nos actions en contradiction continuelle avec nos lumieres; tant d'amour pour la gloire, joint

DE M. DE MONTESQUIEU. ant de respect pour l'idole de la faveur: mos courtisans si rampans & si vains; notre politesse extérieure & notre mépris réel pour les étrangers, ou notre prédilection affectée pour eux; la bizarrerie de nos goûts, qui n'a rien au-dessous d'elle, que L'empressement de toute l'Europe à les adopter; notre dédain barbare pour deux des plus respectables occupations d'un citoyen, le commerce & la magistrature: nos disputes littéraires si vives & si inutiles; notre fureur d'écrire avant que de penser, & de juger avant que de connoître. A cette peinture vive, mais sans fiel, il oppose dans l'apologue des Troglodites, le tableau d'un peuple vertueux, devenu sage par le malheur: morceau digne du portique. Ailleurs, il montre la philosophie long-temps étouffée, reparoissant tout-à-coup, regagnant par ses progrès le temps qu'elle a perdu, pénétrant jusque chez les Russes à la voix d'un génie qui l'appelle; tandis que, chez d'autres peuples de l'Europe, la superstition, semblable à une atmosphere épaisse, empêche la lumière qui les environne de toutes parts d'arriver jusqu'à eux. Enfin, par les principes qu'il établit sur la nature des gouvernemens anciens & modernes, il présente le germe de ses idées lumineuses, développées depuis par l'auteur dans son grand ouvrage.

Ces différens sujets, privés aujourd'hui des graces de la nouveauté qu'ils avoient dans la naissance des lettres persanes, y conserveront toujours le mérite du caractere original qu'on a su leur donner: mérite d'autant plus réel, qu'il vient ici du génie seul de l'écrivain, & non du voile étranger dont il s'est couvert; car Usbek a pris, durant son séjour en France, non-seulement une connoissance si parfaite de nos mœurs, mais une si forte teinture de nos manieres mêmes, que son style fait souvent oublier son pays. Ce léger défaut de vraisemblance peut n'être pas sans dessein & sans adresse: en relevant nos ridicules & nos vices, il a voulu sans doute aussi rendre justice à nos avantages. Il a senti toute la fadeur d'un éloge direct; & il nous a plus finement loués, en prenant si souvent notre ton pour médire plus agréablement de nous.

Malgré le succès de cet ouvrage, M. de Montesquieu ne s'en étoit point déclaré ouvertement l'auteur. Peut-être croyoit-il échapper plus aisément par ce moyen à la satire littéraire, qui épargne plus volontiers les écrits anonymes, parce que c'est toujours la personne, & non l'ouvrage, qui est le but de ses traits. Peut-être craignoit-il d'être attaqué sur le prétendu contraste des lettres persanes avec l'austé-

DE M. DE MONTESQUIEU. rité de sa place; espece de reproche, disoit-il, que les critiques ne manquent jamais, parce qu'il ne demande aucun effort d'esprit. Mais son secret étoit découvert, & déjà le public le montroit à l'académie françoise. L'événement sit voir combien le silence de M. de Montesquieu avoit été sage. Usbek s'exprime quelquefois assez librement, non sur le fond du christianisme, mais sur des matieres que trop de personnes affectent de confondre avec le christianisme même; sur l'esprit de persécution dont tant de chrétiens ont été animés; sur les usurpations temporelles de la puissance ecclésiastique; sur la multiplication excessive des monasteres, qui enlevent des sujets à l'état, sans donner à Dieu des adorateurs; sur quelques opinions qu'on a vainement tenté d'ériger en dogmes; sur nos disputes de religion, toujours violentes & souvent funestes. S'il paroît toucher ailleurs à des questions plus délicates, & qui intéressent de plus près la religion chrétienne, ses réflexions, appréciées avec justice, sont en esset très-savorables à la révélation; puisqu'il se borne à montrer combien la raison humaine, abandonnée à elle-même, est peu éclairée sur ces objets. Enfin, parmi les véritables let-

tres de M. de Montesquieu, l'imprimeur étranger en avoit inséré quelques-unes

d'une autre main : & il oût fallu du moins. avant que de condamner l'auteur, démêler ce qui lui appartenoit en propre. Sans égard à ces considérations, d'un côté la haine sous le nom de zele, de l'autre lo zele sans discernement ou sans lumieres. se souleverent & se réunirent contre les Lettres persanes. Des délateurs, espece d'hommes dangereuse & lâche, que même dans un gouvernement sage on a quelquefois le malheur d'écouter, alarmerent. par un extrait infidelle, la piété du miniftere. M. de Montesquieu, par le conseil de ses amis, soutenu de la voix publique, s'étant présenté pour la place de l'académie françoise, vacante par la mort de M. de Sacy. le ministre écrivit à cette compagnie que sa majesté ne donneroit jamais son agrément à l'auteur des lettres persanes: qu'il n'avoit point lu ce livre; mais que des personnes en qui il avois confiance, lui en avoient fait connoître le poison & le danger. M. de Montesquieur fentit le coup qu'une pareille accusation pouvoit porter à sa personne, à sa famille, la tranquillité de sa vie. Il n'attachoit pas Mez de prix aux honneurs littéraires, ni pour les rechercher avec avidité, ni pour affecter de les dédaigner quand ils se présentoient à lui, ni enfin pour en regarder la fample privation comme un malheur: mais

DE M. DE MONTESQUIEU. İxiil l'exclusion perpétuelle, & sur-tout les motifs de l'exclusion, lui paroissoient une injure. Il vit le ministre, lui déclara que. par des raisons particulieres, il n'avouoir point les lettres persanes, mais qu'il étoit encore plus éloigné de désavouer un ouvrage dont il croyoit n'avoir point à rougir; & qu'il devoit être jugé d'après une lecture & non sur une délation. Le ministre prit enfin le parti par où il auroit du commencer; il sut le sivre, aima l'auteur. & apprit à mieux placer sa confiance. L'académie trançoise ne fut point privée d'un de ses plus beaux ornemens; & la France eut le bonheur de conserver un sujet que la superstition & la calomnie étoient prêtes à lui faire perdre : car M. de Montesquieu avoit déclaré au gouvernement, qu'après l'espece d'outrage qu'ons alloit lui faire, il iroit chercher chez les étrangers qui lui tendoient les bras. la sureté, le repos, & peut-être les récompenses qu'il auroit dû espérer dans son pays.

Feu M. le Maréchal d'Estrées, alors directeur de l'académie Françoise, se condustit dans cette circonstance en courtisant vertueux, & d'une ame vraiment élevée: il ne craignit, ni d'abuser de son crédit, ni de le compromettre; il souine

La nation eût déploré cette perte, & la honte en fût pourtant retombée sur elle. son ami, & justifia Socrate. Ce trait de courage, si précieux aux lettres, si digne d'avoir aujourd'hui des imitateurs, & si honorable à la mémoire de M. le Maréchal d'Estrées, n'auroit pas dû être oublié

dans son éloge.

M. de Montesquieu fut reçu le 24 janvier 1728. Son discours est un des meilleurs qu'on ait prononcé dans une pareille occasion: le mérite en est d'autant plus grand, que les récipiendaires, gênés jusqu'alors par ces formules & ces éloges d'usage, auxquels une espece de prescription les assujettit, n'avoient encore osé franchir ce cercle pour traiter d'autres sujets, ou n'avoient point pensé du moins à les y renfermer. Dans cet état même de contrainte, il eut l'avantage de réussir. . Entre plusieurs traits dont brille son discours (b), on reconnoîtroit l'écrivain qui pense, au seul portrait du Cardinal de Richelieu, qui apprit à la France le secret de ses forces, & à l'Espagne celui de sa foiblesse, qui ôta à l'Allemagne ses chaînes & lui en donna de nouvelles. Il faut admirer M. de Montesquieu d'avoir su vaincre la difficulté de son sujet, & pardonner à ceux qui n'ont pas eu le même succès.

Le nouvel académicien étoit d'autant plus digne de ce titre, qu'il avoit, peu de

: (b) On le trouvera à la fin de cet éloge.

## DE M. DE MONTESQUIEU. Ix

temps auparavant, renoncé à tout autre travail, pour se livrer entiérement à son génie & à son goût. Quelque importante que fût la place qu'il occupoit, avec quelques lumieres & quelqu'intégrité qu'il en eût rempli les devoirs, il sentoit qu'il y avoit des objets plus dignes d'occuper ses talens: qu'un citoyen est redevable à sa nation & à l'humanité de tout le bien qu'il peut leur faire; & qu'il seroit plus utile à l'une & à l'autre, en les éclairant par ses écrits, qu'il ne pouvoit l'être en discutant quelques contestations particulieres dans l'obscurité. Toutes ces réflexions le déterminerent à vendre sa charge. Il cessa d'être magistrat, & ne fut plus qu'homme de lettres.

Mais, pour se rendre utile par ses ouvrages aux dissérentes nations, il étoit nécessaire qu'il les connût. Ce sut dans cette vue qu'il entreprit de voyager. Son but étoit d'examiner par-tout le physique & le moral; d'étudier les lois & la constitution de chaque pays; de visiter les savans, les écrivains, les artistes célebres, de chercher sur-tout ces hommes rares & singuliers, dont le commerce supplée quelquesois à plusieurs années d'observations & de séjour. M. de Montesquieu eût pu dire, comme Démocrite: « Je n'ai rien oublié » pour m'instruire: j'ai quitté mon pays » & parcouru l'univers, pour mieux con-

» noître la vérité: j'ai vu tous les persons » nages illustres de mon temps «. Mais il y eut cette dissérence entre le Démocrite françois & celui d'Abdere, que le premier voyageoit pour instruire les hommes, &

le second pour s'en moquer.

Il alla d'abord à Vienne, où il vit fouvent le célebre Prince Eugene. Ce héros si funeste à la France (à laquelle il auroit pu être si utile), après avoir balancé la fortune de Louis XIV & humilié la fierté Ottomane, vivoit fans faste durant la paix. aimant & cultivant les lettres dans une cour où elles sont peu en honneur, & donhant à ses maîtres l'exemple de les protéger. M. de Montesquieu crut entrevoir dans ses discours quelques restes d'intérêt pour son ancienne patrie. Le Prince Eugene en laissoit voir fur tout, autant que le peut faire un ennemi, sur les suites funestes de cette division intestine qui trouble depuis si long-temps l'église de France; l'homme d'état en prévoyoit la durée & les effets, & les prédit au philosophe.

M. de Montesquieu partit de Vienne pour voir la Hongrie, contrée opulente & fertile, habitée par une nation fiere & généreuse, le sléau de ses tyrans & l'appui de ses souverains. Comme peu de personnes connoissent bien ce pays, il a écrit

avec soin cette partie de ses voyages.

DE M. DE MONTESQUIEU. Ixvif D'Allemage, il passa en Italie. Il vit à enise le sameux Law, à qui il ne restoit, la grandeut passée, que des projets heu-

Venise le fameux Law, à qui il ne restoit. de sa grandeur passée, que des projets heureusement destinés à mourir dans sa tête. & un diamant qu'il engageoit pour jouer aux jeux de hasard. Un jour la conversation rouloit sur le fameux système que Law avoit inventé; époque de tant de malheurs & de fortunes, & sur-tout d'une dépravation remarquable dans nos mœurs. Comme le parlement de Paris, dépositaire immédiat des lois dans les temps de minorité. avoit fait éprouver au ministre écossois quel que résistance dans cette occasion, M. de Montesquieu lui demanda pourquoi on n'avoit pas essayé de vaincre cette réfistance par un moyen presque toujours infaillible en Angleterre, par le grand mobile des actions des hommes, en un mot, par l'argent? Cene sont pas, répondit Law. des génies aussi ardens & aussi généreux que mes compatriotes; mais ils sont beaucoup plus incorruptibles. Nous ajouterons, sans aucun préjugé de vanité nationale, qu'un corps libre pour quelques instans doit mieux rélister à la corruption que celui qui l'est toujours : le premier en vendant sa liberté, la perd; le second ne fait, pour ainsi dire, que la prêter, & l'exerce même en l'engageant. Ainsi les circonstances & la nature du gouvernement font les vices & les vertus des nations.

Un autre personnage non moins sameux, que M. de Montesquieu vit encore plus souvent à Venise, sut le comte de Bonneval. Cet homme, si connu par ses aventures qui n'étoient pas encore à leur terme, & flatté de converser avec un juge digne de l'entendre, lui faisoit avec plaisir le détail singulier de sa vie, le récit des actions militaires où il s'étoit trouvé, le portrait des généraux & des ministres qu'il avoit connus. M. de Montesquieu se rappelloit souvent ces conversations, & en racontoit différens traits à ses amis.

Il alla de Venise à Rome. Dans cette ancienne capitale du monde, qui l'est encore à certains égards, il s'applique sur-tout à examiner ce qui la distingue aujourd'hui le plus; les ouvrages des Raphaël, des Titien & des Michel-Ange. Il n'avoit point fait une étude particuliere des beaux arts; mais l'expression dont brillent les chef-d'œuvres en ce genre, saissi infailliblement tout homme de génie. Accoutumé à étudier la nature, il la reconnoît quand elle est imitée, comme un portrait ressemblant frappe tous ceux à qui l'original est familier. Malheur aux productions de l'art dont toute la beauté n'est que pour les artistes!

Après avoir parcouru l'Italie, M. de Montesquieu vint en Suisse. Il examina

DE M. DE MONTESQUIEU. Îxix soigneusement les vastes pays arrolés par le Rhin; & il ne lui resta plus rien à voir en Allemagne, car Frédéric ne régnoit pas encore. Il s'arrêta ensuite quelque temps dans les Provinces-Unies, monument admirable de ce que peut l'industrie humaine, animée par l'amour de la liberté. Enfin il se rendit en Angleterre, où il demeura deux ans. Digne de voir & d'entretenir les plus grand hommes, il n'eut à regretter que de n'avoir pas fait plutôt ce voyage. Locke & Newton étoient morts; mais il eut souvent l'honneur de faire sa cour à leur protectrice, la célebre reine d'Angleterre, qui cultivoit la philosophie sur le trône, & qui goûta, comme elle le devoit. M. de Montesquieu. Il ne fut pas moins accueilli par la nation, qui n'avoit pas besoin, sur cela, de prendre le ton de ses maîtres. Il forma à Londres des liaisons intimes avec des hommes exercés à méditer. & à se préparer aux grandes choses par des études profondes. Il s'instruisit avec eux de la nature du gouvernement, & parvint à le bien connoître. Nous parlons ici d'après les témoignages publics que lui en ontrendu les Anglois eux-mêmes, si jaloux de nos avantages, & si peu disposés à reconnoître en nous aucune supériorité.

Comme il n'avoit rien examiné, ni avec la prévention d'un enthousiaste, ni avec l'austérité d'un cynique; il n'avoit remporté de ses voyages, ni un dédain outrageant pour les étrangers, ni un mépris encore plus déplacé pour son propre pays. Il résultoit de ces observations, que l'Allemagne étoit faite pour y voyager, l'Italie pour y séjourner, l'Angleterre pour y penser, & la France pour y vivre.

De retour enfin dans sa patrie, M. de Montesquieu se retira pendant deux ans à sa terre de la Brede. Il y jouit en paix de cette solitude que le spectacle & le tumulte du monde sert à rendre plus agréable: il vécut avec lui-même, après en être sorti si long-temps: & ce qui nous intéresse le plus, il mit la derniere main à son ouvrage sur la cause de la grandeur & de la décadence des Romains, qui parut en 1734.

Les empires, ainsi que les hommes, doivent croître, dépérir & s'éteindre; mais cette révolution nécessaire a souvent des causes cachées, que la nuit des temps nous dérobe, & que le mystere ou leur petitesse apparente a même quelquesois voilées aux yeux des contemporains. Rien ne ressemble plus sur ce point à l'histoire moderne, que l'histoire ancienne. Celle des Romains mérite néanmoins, à cet égard, quelque exception: elle présente une politique raisonnée, un système suivi d'agrandissement, qui ne permet pas d'attribuer la for-

DE M. DE MONTESQUIEU. Ixxi tune de ce peuple à des ressorts obscurs & subalternes. Les causes de la grandeur romaine se trouvent donc dans l'histoire. & c'est au philosophe à les y découvrir. D'ailleurs, il n'en est pas des systèmes dans cette étude, comme dans celle de la physique. Ceux-ci sont presque toujours précipités, parce qu'une observation nouvelle & imprévue peut les renverser en un instant; au contraire, quand on recueille avec soin les faits que nous transmet l'histoire ancienne d'un pays, si on ne rassemble pas toujours tous les matériaux qu'on peut desirer, on ne sauroit du moins espérer d'en avoir un jour davantage. L'étude réfléchie de l'histoire, étude si importante & si difficile, consiste à combiner, de la maniere la plus parfaite, ces matériaux défectueux: tel seroit le mérite d'un architecte, qui, sur des ruines savantes, traceroit, de la maniere la plus vraisemblable, le plan d'un édifice antique; en suppléant, par le génie & par d'heureuses conjectures, à

C'est sous ce point de vue qu'il faut envisager l'ouvrage de M. de Montesquieu. Il trouve les causes de la grandeur des Romains dans l'amour de la liberté, du travail & de la patrie, qu'on leur inspiroit dès l'ensance; dans ces dissentions intestines, qui donnoient du ressort aux esprits

des restes informes & tronqués.

& qui cessoient tout-à-coup à la vue de l'ennemi; dans cette constance après le malheur, qui ne désespéroit jamais de la république; dans le principe où ils furent toujours de ne jamais faire la paix qu'après des victoires; dans l'honneur du triomphe, sujet d'émulation pour les généraux; dans la protection qu'ils accordoient aux peuples révoltés contre leurs rois; dans l'excellente politique de laisser aux vaincus leurs dieux & leurs coutumes; dans celle de n'avoir jamais deux puissans ennemis fur les bras, & de tout souffrir de l'un, jusqu'à ce qu'ils eussent anéanti l'autre. Il trouve les causes de leur décadence dans l'agrandissement même de l'état, qui changea en guerres civiles les tumultes populaires; dans les guerres éloignées, qui, forçant les citoyens à une trop longue absence, leur faisoient perdre insensiblement l'esprit républicain; dans le droit de bourgeoisie accordé à tant de nations, & qui ne fit plus du peuple romain qu'une espece de monstre à plusieurs têtes; dans la corruption introduite par le luxe de l'Asie; · dans les proscriptions de Sylla, qui avilirent l'esprit de la nation & la préparerent à l'esclavage; dans la nécessité où les Romains se trouverent de souffrir des maîtres, lorsque leur liberté leur fut devenue àcharge; dans l'obligation où ils furent de

thanger de maxime en changeant de gouvernement, dans cette suite de monstres qui régnerent, presque sans interruption, depuis Tibere jusqu'à Nerva, & depuis Commode jusqu'à Constantin; ensin, dans la translation & le partage de l'empire, qui périt d'abord en occident par la puissance des barbares, & qui, après avoir langui plusieurs siecles en orient sous des empereurs imbécilles ou séroces, s'anéantit insensiblement, comme ces sleuves qui disparonsent dans des sables.

Un assez petit volume a suffi à M. de Montesquieu pour développer un tableau sintéressant & si vaste. Comme l'auteur ne s'appesanti point sur les détails, & ne saissit que les branches fécondes de son sujer, il a su rensermer en très-peu d'espace un grand nombre d'objets distinctement apperçus & rapidement présentés, sans satigue pour le lecteur. En laissant beaucoup voir, il laisse encore plus à penser: & il auroit pu intituler son sivre: Histoire Romaine à l'usage des hommes d'état & des philosophes.

Quelque réputation que M. de Montefquieu se sût acquise par ce dernier ouvrage & par ceux qui l'avoient précédé, il n'avoit fait que se frayer le chemin à une plus grande entreprise, à celle qui doit immortaliser son nom & le rendre respectable aux siecles suturs. Il en avoit dès long-

temps formé le dessein: il en médita, pendant vinguans l'execution; ou, pour parler plus exactement, toute sa vie en avoit été la méditation continuelle. D'abord il s'étoit fait, en quelque façon, étranger dans son propre pays, afin de le mieux connoî re. Il avoit ensuite parcouru toute l'Europe, & profondément étudié les differens peuples qui l'habitent. L'île fameuse, qui se glorifie tant de ses lois & qui en profite si mal, avoit été pour lui, dans ce long voyage, ce que l'île de Crete fut autrefois pour Lycurgue, une école où il avoit su s'instruire sans tout approuver. Enfin il avoit, si on peut parler ainsi, interrogé & jugé les nations & les hommes célebres qui n'existent plus aujourd'hui que dans les annales du monde. Ce fur ainli qu'il s'éleva par degrés au plus beau titre qu'un sage puisse mériter, celui de législateur des nations.

S'il étoit animé par l'importance de la matiere, il étoit effrayé en même temps par son étendue; il l'abandonna & y revintà plusieurs reprises. Il sentit plus d'une fois, comme il l'avoue lui-même, tomber les mains paternelles. Encouragé enfin par les amis, il ramassa toutes ses sorces & donna l'Esprit des Lois.

Dans cet important onvrage, M. de Mon-

telquieu, sans s'appesantir, à l'exemple de

DE M. DE MONTESQUIEU. · Ixx ceux qui l'ont précédé, sur des discussions métaphysiques relatives à l'homme suppose dans un état d'abstraction; sans se borner, comme d'autres, à considérer certains peuples dans quelques relations ou circonstances particulieres, envisage les habitans de l'univers dans l'état réel où ils sont, & dans tous les rapports qu'ils peuvent avoir entr'eux. La plupart des autres écrivains en ce genre sont presque toujours, ou de simples moralistes, ou de simples jurisconlultes, ou même quelquefois de simples théologiens. Pour lui, l'homme de tous les pays & de toutes les nations, il s'occupe moins de ce que le devoir exige de nous. que des moyens par lesquels on peut nous obliger de le remplir; de la perfection métaphysique des lois, que de celle dont la nature humaine les rend susceptibles; des lois qu'on a faites, que de celles qu'on a dû faire; des lois d'un peuple particulier, que de celles de tous les peuples. Ainsi, en se comparant lui-même à ceux qui ont couru avant lui cette grande & noble.carriere, il a pu dire, comme le Correge, quand il eut vu les ouvrages de ses rivaux Et moi aussi, je suis peintre (c).

Rempli & pénétré de son objet, l'auteur de l'esprit des lois y embrasse un si grand

<sup>(</sup>c) On trouvera à la fuite de cet éloge, l'analyse de l'Esprit des Lois, par le même auteur.

nombre de matieres, & les traite avec tam de briéveté & de profondeur, qu'une lecrure affidue & méditée peut seule faire sentir le mérite de ce livre. Elle servira surtout, nous osons le dire, à faire disparoître le prétendu défaut de méthode dont quelques lecteurs ont accusé M. de Montesquieu; avantage qu'ils n'auroient pas dû le taxer légérement d'avoir négligé dans une matiere philosophique & dans un ouvrage de vingt années. Il faut distinguer le désordreréel de celui qui n'est qu'apparent. Le défordre est réel quand l'analogie & la suite des idées n'est pas observée; quand les conclusions sont érigées en principes, ou les précedent; quand le lecteur, après des détours sans nombre, se trouve au point d'où il est parti. Le désordre n'est qu'apparent quand l'auteur, mettant à leur véritable place les idées dont il fait usage, laisse à suppléer aux lecteurs les idées intermédiaires. Et c'est ainsi que M. de Montesquieu a cru pouvoir & devoir en user dans un livre destiné à des hommes qui pensent, dont le génie doit suppléer à des Omissions volontaires & raisonnées.

L'ordre qui se fait appercevoir dans les grandes parties de l'esprit des lois ne regne pas moins dans les détails: nous croyons que plus on approsondira l'ouvrage, plus on ensera convaincu. Fidelle à ses divisions

DE M. DE MONTESQUIEU. IXXVII générales, l'auteur rapporte à chacune les objets qui lui appartiennent exclusivement; & à l'égard de ceux qui par différentes branches appartiennent à plusieurs divisions à la fois, il a placé sous chaque division la branche qui lui appartient en propre. Par-là on apperçoit aisément & sans confusion l'influence que les différentes parties du sujet ont les unes sur les autres; comme dans un arbre ou systême bien entendu des connoissances humaines. on peut voir le rapport mutuel des sciences & des arts. Cette comparaison d'ailleurs est d'autant plus juste, qu'il en est du plan qu'on peut se faire dans l'examen philosophique des lois, comme de l'ordre qu'on peut observer dans un arbre encyclopédique des sciences: il y restera toujours de l'arbitraire; & tout ce qu'on peut exiger de l'auteur, c'est qu'il suive, sans détour & sans écart, le système qu'il s'est une

Nous dirons de l'obscurité que l'on peut se permettre dans un tel ouvrage, la même chose que du désaut d'ordre. Ce qui seroit obscur pour des lecteurs vulgaires ne l'est pas pour ceux que l'auteur a eus en vue. D'ailleurs, l'obscurité volontaire n'en est pas une. M. de Montesquieu ayant à présenter quelquesois des vérités importantes dont l'énoncé absolu & direct aus

fois formé.

roit pu blesser sans fruit, a eu la prudence de les envelopper, & par cet innocent artifice, les a voilées à ceux à qui elles seroient nuisibles, sans qu'elles sussent per-

dues pour les sages.

Parmi les ouvrages qui lui ont fourni des secours, & quelquefois des vues pour le sien, on voit qu'il a sur-tout profité des deux historiens qui ont pensé le plus, Tacite & Plutarque: mais, quoiqu'un philosophe qui a fait ces deux lectures soit dispensé de beaucoup d'autres, il n'avoit pas eru devoir, en ce genre, rien négliger ni dédaigner de ce qui pouvoit être utile à fon objet. La lecture que suppose l'espris des lois est immense; & l'usage raisonné que l'aureur a fait de cette multitude prodigieuse de matériaux paroîtra encore plus surprenant, quand on faura qu'il étoit presqu'entiérement privé de la vue . & obligé d'avoir recours à des yeux étrangers. Cette vaste lecture contribue non-seulement à Futilité, mais à l'agrément de l'ouvrage. Sans déroger à la majesté de son sujet. M. de Montesquieu sait en tempérer Faustérité, & procurer aux lecteurs des momens de repos, foir par des faits singuliers & peu connus, soit par des allusions délicates, soit par ces coups de pinceau énergiques & brillans, qui peignent d'un seul trait les peuples & les hommes.

## DE M. DE MONTESQUIEU. Ixxis

· Enfin. car nous ne voulons pas jouer ich le rôle des commentateurs d'Homere, il y a sans doute des fautes dans l'esprit des lois, comme il y en a dans tout ouvrage de génie, dont l'auteur a le premier osé se frayer des routes nouvelles. M. de Monresquieu a été parmi nous pour l'étude des lois ce que Descartes a été pour la philofophie: il éclaire souvent & se trompe quelquesois; & en se trompant même, il instruit ceux qui savent lire. Cette nouvelle édition montrera, par les additions & corrections qu'il y a faires, que s'il est tombé de temps en temps, il a su le reconnobre & fe relever Par-là il scouerra du moins le droit à un nouvel examen dans les endroits où il manra: par été de l'avis de fus censeurs; pour être mane co qu'itaura jugé le plus digne de correctioni leur a-t-il absolument échappé, tam l'envie de nuire est ordinairement aveugle!

Mais ce qui est à la portée de cont le monde dans l'esprit des lois, ce qui dirir rendre l'auteur cher à toutes les nations, ce qui serviroitemême à couvrir des fautes plus grandes que les sennes, c'est l'esprit de citoyen qui l'a dicté. L'amour du bient public, le destr de voir les hommes heureuxs'y montrent de toutes parts; & n'est-il que ce mérire si rare & si précieux, il servoit digne : par est endroit sent, d'êche la

d iv

lecture des peuples & des Rois. Nous voyons déjà, par une heureuse expérience. que les fruits de cet ouvrage ne se bornent pas dans ses lectures à des sentimens stériles. Ouoique M. de Montesquieu ait peu survecu à la publication de l'esprit des lois. il a eu la satisfaction d'entrevoir les effers. qu'il commence à produire parmi nous; l'amour naturel des François pour leur par trie, tourné vers son véritable objet; ce. goût pour le commerce, pour l'agriculture: & pour les arts utiles, qui se répand insenfiblement dans notre nation; cette lumiere. générale sur les principes du gouvernement, oni rend les peuples plus attachés à ce qu'ils doivent aimer. Ceux qui ont le indécemment attaqué cet ouvrage, bui doivent peut-être plus qu'ils ne s'imaginent. L'ingracionde, au reste, est le moindre reproche qu'on ait à leur faire. Ce n'est pas Tans regret & fans honte pour notre fiecleque nous allons les dévoiler : mais cette histoire importe trop à la ploire de Mudei Montesquieu & à l'avantage de la philosophie, pour être passée sous silence. Puisse L'opprabre qui souvre enfin ses ennemis lour devenir falutaire!

A peine l'esprit des lois partit-il, qu'ilfut recherché avec empressement sur la réputation de l'auteur mais quoique M. Le Montesquieu conference pour le bieth du

DE M. DE MONTESQUIEU. IXXXI peuple, il ne devoit pas avoir le peuple pour juge : la profondeur de l'objet étoit une suite de son importance même. Cependant les traits qui étoient répandus dans l'ouvrage, & qui auroient été déplacés s'ils n'étoient pas nés du fond du sujet, persuaderent à trop de personnes qu'il étoit écrit pour elles. On cherchoit un livre agréable. & on ne trouvoit qu'un livre utile, dont on ne pouvoit d'ailleurs, sans quelque attention, saisir l'ensemble & les détails. On traita légérement l'esprit des lois, le titre même fut un sujet de plaisanterie; enfin. l'un des plus beaux monumens littéraires qui soient sortis de notre nation, fut regardé d'abord par elle avec assez d'indifférence. Il falloit que les véritables juges eussent eu le temps de lire : bientôt ils ramenerent la multitude toujours prompte à changer d'avis. La partie du public qui enseigne dicta à la partie qui écoute ce qu'elle devoit penser & dire; le suffrage des hommes éclairés, joint aux échos qui le répeterent, ne forma plus qu'une voix dans toute l'Europe.

Ce fut alors que les ennemis publics & fecrets des lettres & de la philosophie (car elles en ont de ces deux especes) réunirent leurs traits contre l'ouvrage. De-là, cette foule de brochures qui lui furent lancées de toutes parts, & que nous ne tirerons pas de l'oubli où elles sont déjà plongées. Si

les auteurs n'avoient pris de bonnes mefures pour être inconnus à la postérité, elle croiroit que l'esprit des lois a été écrit au milieu d'un peuple de barbares.

M. de Montesquieu méprisa sans peine les critiques ténébreuses de ces auteurs sans talens qui, soit par une jalousie qu'ils. n'ont pas droit d'avoir, soit pour satisfaire la malignité du public qui aime la satire & la méprise, outragent ce qu'ils ne peuvene atteindre; & plus odieux par le mal qu'ils veulent faire que redoutables par celui qu'ils font, ne réussissent pas meme dans un genre d'écrire que sa facilité & son objet rendent également vil. Il mettoit les ouvrages de cette espece sur la même ligne que ces nouvelles hebdomadaires de l'Europe, dont les éloges sont sans autorité & les traits sans effet, que des lecteurs oififs parcourent sans y ajouter foi, & dans Lesquelles les souverains sont insultés sans le savoir ou sans daigner s'en venger. Il ne fut pas aussi indifférent sur les principes d'irréligion qu'on l'accusa d'avoir semé dans l'esprit des lois. En méprisant de pareils reproches, il auroit cru les mériter; & l'importance de l'objet lui ferma les yeux sur la valeur de ses adversaires. Ces Lommes également dépourvus de zele, & également empressés d'en faire paroître. également effrayés de la lumiere que les

fettres répandent, non au préjudice de la religion, mais à lour désavantage, avoient pris différentes formes pour lui porter atteinte. Les uns par un stratagême aussi puéril que pusillanime, s'étoient écrit à eux-mêmes; les autres, après l'avoir déchiré sous le masque de l'anonyme, s'étoient ensuite déchirés entreux à son octasion. M. de Montesquieu, quoique jaboux de les consondre, ne jugea pas à propos de perdre un temps précieux à les combattre les uns après les autres : il se contenta de faire un exemple sur celui eui s'étoit le plus signalé par ses excès.

C'étoit l'aureur d'une feuille anonyme & périodique, qui croit avoir succédé à Pascal, parce qu'il a succédé à ses opinions; panégyriste d'ouvrages que personne ne lit, & apologiste de miracles que l'autorité séculiere a fait cesser dès qu'elle Fa voulu; qui appelle impiété & scandalo le peu d'intérêt que les gens de lettres prennent à ses querelles, & s'est aliéné, par une adresse digne de lui, la partie de la nation qu'il avoit le plus d'intérêt de ménager. Les coups de ce redoutable athlete furent dignes des vues qui l'inspirerent : il accusa M. de Montesquieu de spinosisme & de désime (deux imputations incompatibles); d'avoir suivi le système de Pope (dons il n'y avoit pas un mot dans l'ouvrad vi

## Texxiv .U" ELOGE

go); d'avoir cité Plutarque, qui n'est pas mi auteur chrétien; de n'avoinpoint parlé du péché originel & de la grace. Il prétendit enfin que l'esprit des lois étoit une production de la constitution unigenitus; idée qu'on nous soupçonnera peut-être de prêter par dérisson au Critique. Ceux qui ont connu M. de Montesquieu, l'ouvrage de Clément XI. & le sien, peuvent juger, par cette accusation, de toutes les autres.

Le malheur de cet écrivain dut bien le décourager: il vouloit perdre un sage par l'endroit le plus sensible à tout citoyen, il ne fit que lui procurer une nouvelle gloire. comme homme de lettres: la défense de l'esprit des lois parut. Cet ouvrage, par la modération, la vérité, la finesse de plaisanterie qui y regnent, doit être regardé comme un modele en ce genre. M. de Montesquieu, chargé par son adversaire d'imputations atroces, pouvoit le rendre odieux sans peine; il fit mieux, il le rendit ridicule. S'il faut tenir compte à l'aresseur d'un bien qu'il a fait sans le vouloir, nous lui devons une éternelle reconnoissance de nous avoir procuré ce chefd'œuvre. Mais, ce qui ajoute encore au mérite de ce morceau précieux » c'est que l'auteur s'y est peint lui-même sans y penfer: ceux qui l'ont connu croient l'entendre; & la postérité s'assurera, en lisant sa

DE M. DE MONTESQUIEU. Îxxxv défense, que sa conversation n'étoit pas inférieure à ses écrits; éloge que bien peu

de grands hommes ont mérité.

Une autre circonstance lui assure pleinement l'avantage dans cette dispute. Le Critique, qui, pour preuve de son attachement à la religion, en déchire les ministres. accusoit hautement le clergé de France, & sur-tout la faculté de théologie, d'indifférence pour la cause de Dieu, en ce qu'ils ne proscrivoient pas authentiquement un si pernicieux ouvrage. La faculté étoit en droit de mépriser le reproche d'un écrivain sans aveu: mais il s'agissoit de la religion. une délicatesse louable lui a fait prendre le parti d'examiner l'esprit des lois. Quoiqu'elle s'en occupe depuis plusieurs années, elle n'a rien prononcé jusqu'ici; &, fût-il échappé à M. de Montesquieu quelques inadvertances légeres, presque inévitables dans une carriere si vaste, l'attention longue & scrupuleuse qu'elles auroient demandé de la part du corps le plus éclairé de l'églife, prouveroit au moins combien elles feroient excufables. Mais ce corps, plein de prudence, ne précipitera rien dans une si importante matiere. Il connoît les bornes de la raison & de la foi : il sait que l'ouvrage d'un homme de lettres ne doit point être examiné comme celuid'un théologien; que les mauvaises conséquences.

suxquelles une propolition peut donnés lieu par des interprétations odieules, ne rendent point blamables la proposition en elle-même; que d'ailleurs nous vivons dans un siecle malheureux, où les intérêrs de la religion ont besoin d'être ménagés. & qu'on peut lui nuire auprès des anaples... en répandant mal-à-propos sur des génies du premier ordre, le soupcon d'incredulité; qu'enfin, malgré cette accusation injuste. M. de Montesquieu fur toujours estimé, recherché & accueilli par tout ce que l'église a de plus respectable & de plus grand. Eût-il conservé auprès des gens de bien la: confidération dont il jouissoit, s'ils l'eussent regardé comme un écrivain dangereux à

Pendant que des insectes le rourmensoient dans son propre pays, l'Angleterreélevoit un monument à sa gloire. En 1752,
M. Dassier, célebre par les médailles qu'il
a frappées à l'honneur de plusieurs hommes illustres, vint de Londres à Paris pour
frapper la sienne. M. de la Tour, cet artiste si supérieur par son talent, & si estimable par son désintéressement & l'élévation de son ame, avoit ardenment désiré
de donner un nouveau lustre à son pinceau,
en transmettant à la postérisé le portrair
de l'auteur de l'esprit des lois; il ne vouloit que la satisfaction de le peindre, &
il: méritoit, comme Appelle, que cen

honneur lui sût réservé: mais M. de Monresquieu, d'autant plus avare du temps de M. de la I our que celui-ci enétoit plus prodigue, se resusa constamment & poliment à ses pressantes sollicitations. M. Dassier essuya d'abord des difficultés semblables. « Croyez-vous, dit-il ensin à M. de Mon-» tesquieu, qu'il n'y ait pas autant d'orgueil » à resuser ma proposition qu'à l'accep-» ter «? Désarmé par cette plaisanterie, il laissa faire à M. Dassier tout ce qu'il voulut.

L'auteur de l'esprit des lois jouissoit enfin paisiblement de sa gloire, lorsqu'il tomba malade au commencement de février. Sa santé, naturellement délicate. commençoit à s'altérer depuis long-temps. par l'effet lent & presque infaillible des études profondes, par les chagrins qu'on avoit cherché à lui susciter sur son ouvrage, enfin par le genre de vie qu'on le forçoit de mener à Paris, & qu'il sentoit lui être funeste. Mais l'empressement avec lequel on recherchoit sa société étoit trop vif pour n'être pas quelquefois indifcret ; on vouloit, sans s'en appercevoir, jouir de lui aux dépens de lui-même. A peine la nouvelle du danger où il étoit se fût-elle répandue, qu'elle devint l'objet des conversations & de l'inquiétude publique. Sa maison ne désemplissoit pas de personnes de tout rang qui venoient s'informer de

son état; les unes par un intérêt véritable. les autres pour s'en donner l'apparence ou pour suivre la foule. Sa Majesté, pénétrée de la perte que son royaume alloit faire, en demanda plusieurs fois des nouvelles; témoignage de bonté & de justice qui n'honore pas moins le monarque que le sujet. La fin de M. de Montesquieu ne fut point indigne de sa vie. Accable de doitleurs cruelles, éloigné d'une famille à qui il étoit cher, & qui n'a pas eu la consolation de lui fermer les yeux, entouré de quelques amis & d'un plus grand nombre de spectateurs, il conserva jusqu'au dernier moment la paix & l'égalité de son ame. Enfin, après avoir satisfait avec décence à tous ses devoirs, plein de confiance. en l'Etre éternel auquel il alloit se rejoindre, il mourut avec la tranquillité d'un homme de bien, qui n'avoit jamais consacré ses talens qu'à l'avantage de la vertu & de l'humanité. La France & l'Europe le perdirent le 10 février 1755, à l'âge de foixante-fix ans révolus.

Toutes les nouvelles publiques ont annoncé cet événement comme une calamité. On pourroit appliquer à M. de Montesquieu ce qui a été dit autrefois d'urrillustre Romain; que personne, en apprenant sa mort, n'en témoigna de joie; que personne même ne l'oublia dès qu'il ne sus

# plus. Les étrangers s'empresserent de faire éclater leurs regrets, & milord Chestersield, qu'il sussit de nommer, sit imprimer, dans un des papiers publics de Londres, un article en son honneur, article digne de l'un & de l'autre; c'est le portrait d'Anaxagore, tracé par Périclès (c).

Anglois, tel qu'on le lit dans la gazette appelée érening-post, ou poste du soir :

On the tenth of this month, died at Paris, universally and fincerely regretted, Charles Secondar baron of Montesquien, and Prefident a mortier of the Par-Bament of Bordeaux. His virtues did honour to heman nature, his writings justice. A friend to man-Rind, he afferted their undoubted and inalienable rights with freedom, even in his own country, whose prejudices in matters of religion and government, (il faut fe reflouvenir que cest un Anglois qui parle) he had long lamented, end endequoured (not withous fome fuccefs ) to remove. He well know, and justly admired the happy constitution of this country, where fix'd and known laws equally restrain monarchy from tyrangy, and liberty from licensioufnefs. His

works will illustrate his name, and survive him as long as right reason, moral obligation, and the true spirit of laws, shall be understood, respected and maintained. C'EST-A-DIRE:

Le sa de sévrier est mort à Paris, universellement & fincérement regretté, Charles de Secondat. Baron de Montesquieu, Préfident à mortier au Parlement de Bordeaux. Ses vertus ont fait honneur à la nature humaine; ses écrits lui ont rendu & fait rendre justice. Ami de l'humanité, il en foutint avec force & avec vérité les droits indubitables & inalienables..... Il connoissoit parfaitement bien , & admiroit avec justice l'heureux gouvernement de ce pays, dont les lois fixes & connues font un frein contre la monarchie qui tendroit à la tyrannie, & contre la liberté qui dégénérergit en licence. Ses. L'académie royale des sciences & des belles-letures de Prusse, quoiqu'on n'y soit point dans l'usage de prononcer l'éloge des affociés étrangers, a cru devoir lui faire cet honneur ; qu'elle n'a fait encore qu'à l'illustre Jean Bernoulli. M. de Maurer tuis, sout malade qu'il étoit, a rendu luimême à fon ami ce dernier devote & n'a voulu se reposer sur personne d'un soin st cher & si triste. A tant de suffrages éclatans en faveur de M. de Montesquieu 1 nous croyons pouvoir joindre, fans indiscrétion, les éloges que lui a donné, en présence de l'un de nous, le monarque même auquel cette académie célebre doit son lustre, prince fait pour sentin les pertes de la philosophie, & pour l'enconfoler.

Le 17 février l'académie françoise lus sit, selon l'usage, un service solennel, auquel, malgré la rigueur de la faison, presque tous les gens de lettres de ce corps qui n'étoient point absens de Paris, se firent un devoir d'affister. On auroit dû, dans cette triste cérémonie, placer l'espirit des lois sur son cercueil, comme on expossa autresois, vis à vis le cercueil de Raphaël, son dernier tableau de la transfigue.

ouvrages rendront fon gations nom célebre, & lui furvivront aussi long-temps que la droite raison, les oblifervés.

gations morales & le vrair esprit des lois seront en et tendus, respectés & coalervés.

DE M. DE MONTESQUIEU. ration. Cet appareil simple & touchant cut été une belle oraison funebre.

Jusqu'ici nous n'avons considéré monfieur de Montesquieu que comme écrivain & philosophe : ce seroit lui dérober la moitié de sa gloire, que de passer sous filence ses agrémens & ses qualités per-

fonneller.

Il étoit dans le commerce, d'une douceur & d'une gaiété toujours égales. Sa conversation étoit légere, agréable & instructive par le grand nombre d'hommes & de peuples qu'il avoit connus. Elle étois coupée, comme son style, pleine de sel & de faillies, sans ameriume & sans satires Personne ne racomoit plus vivement. plus promptement, avec plus de grace & moins d'apprêt. Il savoit que la fin d'une histoire plaisante en est toujours le but; il se hâtoit donc d'y arriver, & produssoit l'effet fans l'avoir promis.

Ses fréquentes distractions ne le rendoient que plus aimable; il en fortoit toujours par quelque trait inattendu qui réveilloit la conversation languissante: d'ailleurs, elles n'étoient jamais, ni jouées, ni choquantes, ni importunes. Le feu de son esprit, le grand nombre d'idées dont il étoit plein, les faisoient naître; mais il n'y tomboit iamais au milieu d'un entretien. întéressant ou sérieux: le désir de plaire à ceux avec qui il se trouvoit, le rendoit alors à eux sans affectation & sans effort. Les agrémens de son commerce tenoient non-seulement à son caractère & à son esprit, mais à l'espece de régime qu'il observoit dans l'étude. Quoique capable d'une méditation prosonde & soutenue, il n'épuisoit jamais ses sorces; il qui sit toujours le travail avant que d'en ressentir la moindre impression de satigue (d).

Il étoit sensible à la gloire, mais il ne vouloit y parvenir qu'en la méritant. Jamais il n'a cherché à augmenter la sienne par ces manœuvres sourdes, par ces voies obscures & honteuses, qui déshonorent la personne sans ajouter au nom de l'auteur.

Digne de toutes les distinctions & de toutes les récompenses, il ne demandoit

<sup>(</sup>d) L'auteur de la feuille anonyme & périodique, dont nous avons parlé ci-dessus, piétend trouver une contradiction manifeste entre ce que nous disons ici & ce que nous avons dit un peu plus haut, que la santé de M. de Montesquieu s'étoit altérée par l'effet LENT & presque infaillible des études profondes. Mais pourquoi, en rapprochant les deux endroits, a-t-il supprimé les mots lent & presque infaillible, qu'il avoit fous les yeux? C'est évidemment parce qu'il a senti qu'un effet lent n'est pas moins réel, pour n'être pas ressenti sur le champ, & que par conséquent ces mots détruisoient l'apparence de la contradiction qu'on prétendoit faire remarquer. Telle est la bonne foi de cet auteur dans des hagatelles, & à plus forte raison dans des matieres plus sérieuses. Note tirée de l'avertissement du fixieme volume de l'Encyclopédie.

DE M. DE MONTESQUIEU. xciij rien, & ne s'étonnoit point d'être oublié: mais il a osé, même dans des circonstances délicates, protéger à la cour des hommes de lettres persécutés, célebres & malheu-

reux, & leur a obtenu des graces.

Quoiqu'il vécut avec les grands, soit par nécessité, soit par convenance, soit par gout, leur société n'étoit pas nécessaire à son honneur. Il fuyoit, dès qu'il le pouvoit, à sa terre; il y retrouvoit avec joie sa philosophie, ses livres & le repos. Entouré des gens de la campagné dans ses heures de loisir, après avoir étudié l'homme dans le commerce du monde & dans l'histoire des nations, il l'étudioit encore dans ces ames simples que la nature seule a instruites, & il y trouvoit à apprendre; il conversoit gaiement avec eux; il leur cherchoit de l'esprit, comme Socrate; il paroissoit se plaire autant dans leur entretien, que dans les sociétés les plus brillantes, fur-tout quand il terminoit leurs différents & soulageoit leurs peines par ses bienfaits.

Rien n'honore plus sa mémoire que l'économie avec laquelle il vivoit, & qu'on a osé trouver excessive dans un monde avare & fastueux, peu sait pour en pénétrer les motifs, & encore moins pour les sentir. Bienfaisant, & par conséquent juste, monsieur de Montesquieu ne vouloir rien prendre sur sa famille, ni des secours qu'il donnoit aux malheureux, ni des dépenses considérables auxquelles ses longs voyages, la foiblesse de sa vue & l'impression de ses ouvrages, l'avoient obligé. Il a transmis à ses enfans, sans diminution mi augmentation, l'héritage qu'il avoit recu de ses peres; il n'y a rien ajouré que la gloire de son nom & l'exemple de sa vie.

Il avoit épousé, en 1715, demoiselle Jeanne de Lartigue, fille de Pierre de Lartigue, Lieutenant-Colonel au régiment de Maulévrier: il en a eu deux filles & un fils, qui, par son caractere, ses mœurs & ses ouvrages, s'est montré digne d'un tel

pere.

Ceux qui aiment la vérité & la patrie, ne seront pas fachés de trouver ici quelques-unes de ses maximes : il pensoit,

Que chaque portion de l'état doit être également soumise aux lois; mais que les privileges de chaque portion de l'état doivent être respectés, lorsque leurs essets n'ont rien de contraire au droit naturel, qui oblige tous les citoyens à concourir également au bien public: que la possession ancienne étoit, en ce genre, le premier des titres & le plus inviolable des droits, qu'il étoit toujours injuste & quelques dangereux de vouloir ébranler:

Que les magistrats, dans quelque cir-

# DE M. DE MONTESQUIEU. :xcv

constance, & pour quelque grand intérêt de corps que ce puisse être, ne doivent iamais être que magistrats, sans parti & fans passion, comme les lois qui absolvent & punissent sans aimer ni hair.

Il disoit enfin, à l'occasion des disputes ecclésiastiques qui ont tant occupé les empereurs & les chrétiens grecs, que les querelles théologiques, lorsqu'elles cessent d'e re renfermées dans les écoles. déshonorent infailliblement une nation aux yeux des autres: en effet, le mépris même des sages pour ces querelles ne la justifie pas; parce que les sages faisant par-tout le moins de bruit & le plus petit nombre, ce n'est jamais sur eux qu'une

nation est jugée.

L'importance des ouvrages dont nous avons eu à parler dans cet éloge, nous en a fait passer sous silence de moins considérables, qui servoient à l'auteur comme de délassement, & qui auroient sussi pour l'éloge d'un autre. Le plus remarquable est le temple de Gnide, qui suivit d'assez près les Lettres Persanes. M. de Montesquieu. après avoir été, dans celles-ci, Horace, Théophraste & Lucien, fut Ovide & Anacréon dans ce nouvel essai. Ce n'est plus l'amour despotique de l'orient qu'il se propose de peindre; c'est la délicatesse & la naïveté de l'amour pastoral, tel qu'il est

dans une ame neuve que le commerce des hommes n'a point encore corrompue. L'auteur craignant peut-être qu'un tableau si étranger à nos mœurs ne parût trop languissant & trop uniforme, a cherché à l'a nimer par les peintures les plus riantes. Il transporte le lecteur dans des lieux enchantés, dont à la vérité le spectacle intéresse peù l'amant heureux, mais dont la description flatte encore l'imagination quand les délirs sont satisfaits. Emporté par son sujet, il a répandu dans sa prose ce style animé figuré & poétique, dont le roman de Télémaque a fourni parmi nous le premier modele. Nous ignorons pourquoi quelques censeurs du temple de Gnide ont dità cette occasion, qu'il auroit eu besoin d'être en vers. Le style poétique, si on entend comme on le doit par ce mot un style plein de chaleur & d'images, n'a pas besoin, pour être agréable, de la marche uniforme & cadencée de la versification: mais si on ne fait consister ce style que dans une diction chargée d'épithetes oisives, dans les peintures froides & triviales des ailes & du carquois de l'amour, & de semblables objets, la versification n'ajoutera presqu'aucun mérite à ces ornemens usés: on y cherchera toujours en vain l'ame & la vie. Quoi qu'il en soit, le temple de Gnide étant une espece de poëme en prose, c'est

DE M. DE MONTESOUIEU. XCVII c'est à nos écrivains les plus célebres en ce genre à fixer le rang qu'il doit occcuper: il mérite de pareils juges. Nous croyons du moins que les peintures de cet ouvrage soutiendroient avec succès une des principales épreuves des descriptions poétiques, celle de les représenter sur la toile, Mais ce qu'on doit sur-tout remarquer dans le temple de Gnide, c'est qu'Anacréon même y est toujours observateur & philosophe. Dans le quatrieme chant, il paroît décrire les mœurs des Sibarites; & on s'apperçoit aisément que ces mœurs sont les nôtres. La préface porte sur-tout l'empreinte de l'auteur des settres persanes. En présentant le temple de Gnide comme la traduction d'un manuscrit grec, plaisanterie défigurée depuis par tant de mauvais copistes, il en prend occasion de peindre d'un trait de plume l'ineptie des critiques & le pédantisme des traducteurs, & finit par ces paroles dignes d'être rapportées: » Si les gens graves désiroient de moi quel-» que ouvrage moins frivole, je suis en » état de les satisfaire. Il y a trente ans que » ie travaille à un livre de douze pages, » qui doit contenir tout ce que nous sa-» vons sur la métaphysique, la politique & » la morale, & tout ce que de très-grands » auteurs ont oublié dans les volumes en qu'ils ont donnés sur ces sciences-là « Tome I.

# keviij Eloge, &c.

Nous regardons comme une des plus honorables récompenses de notre travail. l'intérêt particulier que M. de Montesquieu prenoit à l'encyclopédie, dont toutes les ressources ont été jusqu'à présent dans le courage & l'émulation de ses auteurs. Tous les gens de lettres, selon lui, devoient s'empresser de concourir à l'exécution de cette entreprise utile. Il en a donné l'exemple. avec M. de Voltaire & plusieurs autres écrivains célebres. Peut-être les traverses que cet ouvrage a essuyées, & qui lui rappelloient les siennes propres, l'intéressoient-elles en notre faveur. Peut-être étoit-il sensible, sans s'en appercevoir, à la justice que nous avions ofé lui rendre dans le premier volume de l'encyclopédie, lorsque personne n'osoit encore élever sa voix pour le défendre. Il nous destinoit un article sur le goût, qui a été trouvé impartait dans ses papiers: nous le donnerons en cet état au public, & nous le traiterons avec le même respect que l'antiquité témoigna autrefois pour les dernieres paroles de Séneque. La mort l'a empêché d'étendre plus loin ses bienfaits à notre égard; & en joignant nos propres regrets à ceux de l'Europe entiere, nous pourrions écrire sur son tombeau :

Finis vita ejus nobis luctuosus, PATRIA tristis a extrancis etiam ignotisque non sinè cura suit. Tacit. in Agricol. c. 43.



# A N A L Y S E DE L'ESPRIT DES LOIS, PAR M. D'ALEMBERT,

Pour servir de suite à l'éloge de M. de MONTESQUIEU.

L parlé de l'Esprit des Lois, s'étant plus attachés à le critiquer qu'à en donner une juste idée, nous allons tâcher de suppléer à ce qu'ils auroient dû faire, & d'en développer le plan, le caractere & l'objet. Ceux qui en trouveront l'analyse trop longue, jugeront peut-être, après l'avoir lue, qu'il n'y avoit que ce seul moyen de bien faire saisir la méthode de l'auteur. On doit se souvenir, d'ailleurs, que l'histoire des écrivains célebres n'est que celle de leurs pensées & de leurs travaux; & que cette partie de leur éloge en est la plus essentielle & la plus utile.

Les hommes, dans l'état de nature, abftraction faite de toute religion, ne connoissant, dans les différents qu'ils peuvent avoir, d'autre loi que celle des animaux, le droit du plus fort; on doit regarder l'érablissement des sociétés comme une es-

pece de traité contre ce droit injuste; traité destiné à établir entre les différentes parties du genre humain une sorte de balance. Mais il en est'de l'équilibre moral comme du physique; il est rare qu'il soit parsait & durable, & les traités du genre humain son t comme les traités entre nos Princes, une semence continuelle de divisions. L'intérêt, le besoin & le plaisir ont rapproché les hommes. Mais ces mêmes motifs les poufsent sans cesse à vouloir jouir des avantages de la société sans en porter les charges; & c'est en ce sens qu'on peut dire, avec l'auteur, que les hommes, dès qu'ils sont en société, sont en état de guerre. Car la guerre suppose, dans ceux qui se la font, sinon l'égalité de force, au moins l'opinion de cette égalité; d'où naît le désir & l'espoir mutuel de se vaincre; or dans l'état de société, si la balance n'est jamais parfaite entre les hommes, elle n'est pas non plus trop inégale: Au contraire, ou ils n'auroient rien à se disputer dans l'état de nature; ou si la nécessité les y obligeoit, on he verroit que la foiblesse fuyant devant la force, des oppresseurs sans combat, & des opprimés sans résistance.

Voilà donc les hommes réunis & armés tout à la fois, s'embrassant d'un côté, si on peut parler ainsi, & cherchant de l'autre à se blesser mutuellement. Les lois sont

#### DE L'ESPRIT DES LOIS.

le lien, plus ou moins efficace, destiné à suspendre ou à retenir leurs coups. Mais l'étendue prodigieuse du globe que nous habitons, la nature différente des régions de la terre & des peuples qui la couvrent, ne permettant pas que tous les hommes vivent sous un seul & même gouvernement, le genre humain a dû se partager en un certain nombre d'états, distingués par la différence des lois auxquelles ils obéissent. Un seul gouvernement n'auroit fait du genre humain qu'un corps exténué & languissant, étendu sans vigueur sur la surface de la terre : les différens états sont autant de corps agiles & robustes, qui, en se donnant la main les uns aux autres, n'en forment qu'un, & dont l'action réciproque entretient par-tout le mouvement & la vie.

On peut distinguer trois sortes de gouvernemens; le républicain, le monarchique, le despotique. Dans le républicain, le peuple en corps a la souveraine puissance. Dans le monarchique, un seul gouverne par des lois sondamentales. Dans le despotique, on ne connoît d'autre loi que la volonté du maître, ou plutôt du tyran. Ce n'est pas à dire qu'il n'y ait dans l'univers que ces trois especes d'états; ce n'est pas à dire même qu'il y ait des états qui appartiennent uniquement & rigoureusement à quesqu'une de ces sormes; la plupart sont,

pour ainsi dire, mi-partis ou nuancés ses uns des autres. Ici, la monarchie incline au despotisme; là, le gouvernement monarchique est combiné avec le républicain; ailleurs, ce n'est pas le peuple entier, c'est seulement une partie du peuple qui fait les lois. Mais la division précédente n'en est pas moins exacte & moins juste. Les trois especes de gouvernement qu'elle renferme sont tellement distinguées, qu'elles n'ont proprement rien de commun; & d'ailleurs, tous les états que nous connoissons participent de l'une ou de l'autre. Il étoit donc nécessaire de former, de ces trois especes, des classes particulieres, & de s'appliquer à déterminer les lois qui leur sont propres. Il sera facile ensuite de modifier ces lois dans l'application à quelque gouvernement que ce foit, felon qu'il appartiendra plus ou moins à ces différentes formes.

Dans les divers états, les lois doivent être relatives à leur nature, c'est-à-dire, à ce qui les constitue; & à leur principe, c'est-à-dire, à ce qui les soutient & les fait agir: distinction importante, la clef d'une infinité de lois, & dont l'auteur tire bien des conséquences.

Les principales lois relatives à la naeure de la démocratie font que le peuple y soit, à certains égards, le monarque; à

### DE L'ESPRIT DES LOIS.

d'autres, le sujet; qu'il élise & juge ses magistrats; & que les magistrats, en certaines occasions, décident. La nature de la monarchie demande qu'il y ait, entre le monarque & le peuple, beaucoup de pouvoirs & de rangs intermédiaires, & un corps dépositaire des lois, médiateur entre les sujets & le prince. La nature du despotisme exige que le tyran exerce son autorité, ou par lui seul, ou par un

feul qui le représente.

Quant au principe des trois gouvernemens, celui de la démocratie est l'amour de la république, c'est-à-dire de l'égalité: dans les monarchies où un seul est le dispensateur des distinctions & des récompenses. où l'on s'accoutume à confondre l'état avec ce seul homme, le principe est l'honneur, c'est-à-dire l'ambition & l'amour de l'estime: sous le despotisme enfin, c'est la crainte. Plus ces principes sont en vigueur, plus le gouvernement est stable; plus ils s'alterent & se corrompent, plus il incline à sa destruction. Quand l'auteur parle de l'égalité dans les démocraties, il n'entend pas une égalité extrême, absolue, & par conséquent chimérique; il entend cet heureux équilibre qui rend tous les citoyens également foumis aux lois & également intéressés à les observer.

Dans chaque gouvernement, les lois de

l'éducation doivent être relatives au principe. On entend ici par éducation, celle qu'on reçoit en entrant dans le monde; & non celle des parens & des maîtres, qui souvent y est contraire, sur-tout dans certains états. Dans les monarchies, l'éducation doit avoir pour objet l'urbanité & les égards réciproques; dans les états despotiques, la terreur & l'avilissement des esprits; dans les républiques, on a besoin de toute la puissance de l'éducation; elle doit inspirer un sentiment noble, mais pénible, le renoncement à soi-même,

d'où naît l'amour de la patrie.

Les lois que le législateur donne doivent être conformes au principe de chaque gouvernement; dans la république, entretenir l'égalité & la frugalité; dans la monarchie, soutenir la noblesse, sans écraser le peuple; sous le gouvernement despotique, tenir également tous les états dans le silence. On ne doit point accuser M. de Montesquieu d'avoir ici tracé aux souverains les principes du pouvoir arbitraire. dont le nom seul est odieux aux princes justes, & à plus forte raison, au citoyen · fage & vertueux. C'est travailler à l'anéantir, que de montrerce qu'il faut faire pour le conserver : la perfection de ce gouvernement en est la ruine; & le code exact de La tyrannie, tel que l'auteur le donne, est

### DE L'ESPRIT D'ES LOIS.

en même temps la satire & le stéau le plus redoutable des tyrans. A l'égard des autres gouvernemens, ils ont chacun leurs avantages: le républicain est plus propre aux petits états, le monarchique aux grands; le républicain plus sujet aux excès, le monarchique aux abus; le républicain apporte plus de maturité dans l'exécution des lois, le monarchique plus de promptitude.

La différence des principes des trois gouvernemens doit en produire dans le nombre & l'objet des lois, dans la forme des jugemens & la nature des peines. La constitution des monarchies étant invariable & fondamentale, exige plus de lois civiles & de tribunaux, afin que la justice soit rendue d'une maniere plus uniforme & moins arbitraire. Dans les états modérés, soit monarchies, soit républiques, on ne fauroit apporter trop de formalités aux lois criminelles. Les peines doivent non-seulement être en proportion avec le crime, mais encore les plus douces qu'il est possible, sur-tout dans la démocratie : l'opinion attachée aux peines fera souvent plus d'effet que leur grandeur même. Dans les républiques, il faut juger selon la loi, parce qu'aucun particulier n'est le maître de l'altérer. Dans les monarchies, la clémence du souverain peut quelquesois l'adoucir; mais les crimes ne doivent jamais y être

jugés que par les Magistrats expressément chargés d'en connoître. Enfin, c'est principalement dans les démocraties que les lois doivent être séveres contre le luxe, le relàchement des mœurs, la séduction des semmes. Leur douceur, leur soiblesse même les rendassez propresà gouverner dans les monarchies; & l'histoire prouve que souvent elles ont porté la couronne avec gloire.

M. de Montesquieu ayant ainsi parcouru chaque gouvernement en particulier, les examine ensuite dans le rapport qu'ils peuvent avoir les uns aux autres, mais seulement sous le point de vue le plus général, c'est-à-dire, sous celui qui est uniquement relatif à leur nature & à leur principe. Envisagés de cette maniere, les états ne peuvent avoir d'autres rapports que celui de se défendre ou d'attaquer. Les républiques devant, par leur nature, renfermer un pecit état, elles ne peuvent se défendre sans alliance; mais c'est avec des républiques qu'elles doivent s'allier. La force défensive de la monarchie consiste principalement à avoir des frontieres hors d'insulte. Les états ont, comme les hommes, le droit d'attaquer pour leur propre conservation: du droit de la guerre dérive celui de conquête; droit nécessaire, légitime & malheureux, qui laisse toujours à payer une dette immense pour s'acquitter envers la

DE L'ESPRIT DES LOIS. cvi) nature humaine, & dont la loi générale est de faire aux vaincus le moins de mal qu'il est possible. Les républiques peuvent moins conquérir que les monarchies: des conquêtes immenses supposent le despotisme, ou l'assurent. Un des grands principes de l'esprit de conquête doit être de rendre meilleure, autant qu'il est possible, la condition du peuple conquis: c'est satisfaire tout à la fois la loi naturelle & la maxime d'état. Rien n'est plus beau que le traité de paix de Gélon avec les Carthaginois, par lequel il leur défendit d'immolet à l'avenir leurs propres enfans. Les Espagnols, en conquérant le Pérou, auroient dû obliger de même les habitans à né plus immoler des hommes à leurs dieux: mais ils crurent plus avantageux d'immoler ces peuples mêmes. Ils n'eurent plus pour conquête qu'un vaste désert; ils surent forcés à dépeupler leur pays, & s'affoiblirent pour toujours par leur propre victoire. On peut être obligé quelquefois de changer les lois du peuple vaincu; rien ne peut jamais obliger de lui ôter ses mœurs, ou même ses coutumes, qui sont fouvent toutes ses mœurs. Mais le moyen Le plus sûr de conserver une conquête. c'est de mettre, s'il est possible, le peuple vaincu au niveau du peuple conquérant. de lui accorder les mêmes droits & les

mêmes privileges: c'est ainsi qu'en onte souvent usé les Romains; c'est ainsi surtout qu'en usa César à l'égard des Gaulois.

Jusqu'ici, en considérant chaque gouvernement, tant en lui-même que dans son rapport aux autres, nous n'avons eu égard ni à ce qui doit leur être commun ni aux circonstances particulieres, tirées ou de la nature du pays, ou du génie des peuples : c'est ce qu'il faut maintenant

développer.

La loi commune de tous les gouvernemens, du moins des gouvernemens modérés, & par conséquent justes, est la liberté politique dont chaque citoyen doit jouir. Cette liberté n'est point la licence absurde de faire tout ce qu'on veut, mais le pouvoir de faire tout ce que les lois permettent. Elle peut être envisagée, ou dans son rapport à la constitution, ou dans son rapport au citoyen.

Il y a, dans la constitution de chaque état, deux sortes de pouvoirs, la puissance législative, & l'exécutrice; & cette dernière a deux objets, l'intérieur de l'état, & le dehors. C'est de la distribution léginime & de la répartition convenable de ces différentes especes de pouvoirs, que dépend la plus grande perfection de la liberté politique, par rapport à la constitution. M. de Montesquieu en apporte pour

DE L'ESPRIT DES LOIS. cix preuve la constitution de la république romaine, & celle de l'Angleterre. Il trouve le principe de celle-ci dans cette loi fondamentale du gouvernement anciens Germains, que les affaires peu importantes y étoient décidées par les chefs, & que les grandes étoient portées. au tribunal de la nation, après avoir auparavant été agitées par les chefs. M. de Montesquieu n'examine point si les Anglois jouissent ou non, de cette extrême liberté politique que leur constitution leur donne: il lui suffit qu'elle soit établie par leurs lois. Il est encore plus éloigné de vouloir faire la satire des autres états : il croit, au contraire, que l'excès, même dans le bien, n'est pas toujours désirable; que la liberté extrême a ses inconvéniens, comme l'extrême servitude; & qu'en général la nature humaine s'accommode mieux d'un état moyen.

La liberté politique, considérée par rapport au citoyen, consiste dans la sureté où il est, à l'abri des lois; ou du moins dans l'opinion de cette sureté, qui fait qu'un citoyen n'en craint point un autre. C'est principalement par la nature & la proportion des peines, que cette liberté s'établit ou se détruit. Les crimes contre la religion doivent être punis par la privation des biens que la religion procure; les crimes

contre les mœurs, par la honte; les crimes contre la tranquillité publique, par la prison ou l'exil; les crimes contre la sureré, par les supplices. Les écrits doivent être moins punis que les actions: jamais les simples pensées ne doivent l'être. Accusations non juridiques, espions, lettres anonymes, toutes ces reffources de la tyrannie, également honteuses à ceux qui en sont l'instrument & à ceux qui s'en servent, doivent être proscrites dans un bon gouvernement monarchique. Il n'est permis d'accuser qu'en face de la loi, qui punit toujours ou l'accusé ou le calomniateur. Dans tout autre cas, ceux qui gouvernent doivent dire. avec l'empereur Constance: Nous ne saurions soupçonner celui à qui il a manqué un accusateur, lorsqu'il ne lui manquoit pas un ennemi. C'est une très-bonne institution que celle d'une partie publique qui se charge, au nom de l'état, de poursuivre les crimes; & qui ait toute l'utilité des délateurs, sans en avoir les vils intérêts, les inconvéniens & l'infamie.

La grandeur des impôts doit être en proportion directe avec la liberté. Ainsi, dans les démocraties, ils peuvent être plus grands qu'ailleurs, fans être onéreux; parce que chaque citoyen les regarde comme un tribut qu'il se paye à hii-même, & qui

### DE L'ESPRIT DES LOIS. CX

assure la tranquillité & le sort de chaque membre. De plus, dans un état démocratique, l'emploi insidelle des deniers publics est plus difficile, parce qu'il est plus aisé de le connoître & de le punir; le dépositaire en devant compte, pour ainsi dire, au premier citoyen qui l'exige.

Dans quelque gouvernement que ce foit l'espece de tribut la moins onéreuse est celle qui est établie sur les marchandifes; parce que le citoyen paye sans s'en appercevoir. La quantité excessive de troupes en temps de paix, n'est qu'un prétexte pour charger le peuple d'impôts un moyen d'énerver l'état, & un instrument de servitude. La régie des tributs. qui en fait rentrer le produit en entier dans le fisc public, est sans comparaison moins à charge au peuple, & par conséquent plus avantageuse, lorsqu'elle peut avoir lieu, que la ferme de ces mêmes tributs. qui laisse toujours entre les mains de quelques particuliers une partie des revenus de l'état. Tout est perdu, sur-tout (ce sont ici les termes de l'auteur) lorsque la profession de traitant devient honorable: & elle le devient dès que le luxe est en vigueur. Laisser quelques hommes se nourrir de la substance publique pour les dépouiller à leur tour, comme on l'a autrefois pratiqué dans certains états, c'est réparer une injustice par une autre, &

faire deux maux au lieu d'un.

Venons maintenant, avec M. de Montesquieu, aux circonstances particulieres indépendantes de la nature du gouvernement, & qui doivent en modifier les lois. Les circonstances qui viennent de la nature du pays sont de deux sortes; les unes ont rapport au climat, les autres au terrain. Personne ne doute que le climat n'influe sur la disposition habituelle des corps, & par conséquent sur les caracteres; c'est pourquoi les lois doivent se conformer au physique du climat dans les choses indifférentes, & au contraire le combattre dans les effets vicieux : ainsi, dans les pays où l'usage du vin est nuisible, c'est une trèsbonne loi que celle qui l'interdit : dans les pays où la chaleur du climat porte à la paresse, c'est une très-bonne loi que celle qui encourage au travail. Le gouvernement peut donc corriger les effets du climat: & cela suffit pour mettre l'esprit des lois à couvert du reproche très-injuste ou'on lui a fait d'attribuer tout au froid & à la chaleur; car, outre que la chaleur & le froid ne sont pas la seule chose par laquelle les climats soient distingués, il seroit aussi absurde de nier certains effets du climat, que de vouloir lui attribuer tout. L'usage des esclaves établi dans les pays

DE L'ESPRIT DES LOIS. cxiil thauds de l'Asie & de l'Amérique, & réprouvé dans les climats tempérés de l'Europe, donne sujet à l'auteur de traiter de l'esclavage civil. Les hommes n'ayant pas plus de droit sur la liberté que sur la vie les uns des autres, il s'ensuit que l'esclavage, généralement parlant, est contre la loi naturelle. En effet, le droit d'esclavage ne peut venir ni de la guerre, puisqu'il ne pourroit être alors fondé que sur le rachat de la vie, & qu'il n'y a plus de droit sur la vie de ceux qui n'attaquent plus; ni de la vente qu'un homme fait de lui-même à un autre, puisque tout citoyen, étant redevable de sa vie à l'état, Jui est, à plus forte raison, redevable de sa liberté, & par conséquent n'est pas le maître de la vendre. D'ailleurs, quel seroit le prix de cette vente? Ce ne peut être l'argent donné au vendeur, puisqu'au moment qu'on se rend esclave, toutes les possessions appartiennent au maître: or une vente sans prix est aussi chimérique qu'un contrat sans condition. Il n'v a peut-être jamais eu qu'une loi juste en faveur de l'esclavage, c'étoit la loi romaine, qui rendoit le débiteur esclave du créancier: encore cette loi, pour être équitable, devoit borner la servitude quant au degré & quant au temps. L'esclavage peut, tout au plus, être toléré dans les

#### exiv Analyse

états despotiques, où les hommes libres, trop foibles contre le gouvernement, cherchent à devenir, pour leur propre utilité, les esclaves de ceux qui tyrannisent l'état; ou bien dans les climats dont la chaleur énerve si fort le corps & affoiblit tellement le courage, que les hommes n'y sont portés à un devoir pénible que

par la crainte du châtiment.

A côté de l'esclavage civil, on peut placer la servitude domestique, c'est-àdire celle où les femmes sont dans certains climats. Elle peut avoir lieu dans ces contrées de l'Asie où elles sont en état d'habiter avec les hommes avant que de pouvoir faire usage de leur raison; nubiles par la loi du climat, enfans par celle de la nature. Cette sujétion devient encore plus nécessaire dans les pays où la polygamie est établie: usage que M. de Montesquieu ne prétend pas justifier dans ce qu'il a de contraire à la religion; mais qui, dans les lieux où il est reçu (& à ne parler que politiquement), peut être fondé jusqu'à un certain point, ou fur la nature du pays. ou sur le rapport du nombre des semmes au nombre des hommes. M. de Monsesquieu parle, à cette occasion, de la répudiation & du divorce; & il établit, sur de bonnes raisons, que la répudiation, une fois admise, devroit être

# DE L'ESPRIT DES LOIS. CXV

Si le climat a tant d'influence sur la servitude domestique & civile, il n'en a pas moins sur la servitude politique, c'està-dire sur celle qui soumet un peuple à un autre. Les peuples du nord sont plus sorts & plus courageux que ceux du midi: ceux-ci doivent donc, en général, être subjugués, ceux-là conquérans; ceux-ci esclaves, ceux-là libres. C'est aussi ce que l'histoire consirme: l'Asie a été conquise onze sois par les peuples du nord; l'Europe a sousser beaucoup moins de révolutions.

A l'égard des lois relatives à la nature du terrain, il est clair que la démocratie convient mieux que la monarchie aux pays stériles, où la terre a besoin de toute l'industrie des hommes. La liberté d'ailleurs est, en ce cas, une espece de dédommagement de la dureté du travail. Il faut plus de lois pour un peuple agriculteur que pour un peuple qui nourrit des troupeaux; pour celui-ci, que pour un peuple chasseur; pour un peuple qui fait usage de la monnoie, que pour celui-qui l'ignore.

Enfin, on doit avoir égard au génie particulier de la nation. La vanité, qui grossit les objets, est un bon ressort pour le gouvernement; l'orgueil, qui les dé-

prise, est un ressort dangereux. Le légis lateur doit respecter, jusqu'à un certain point, les préjugés, les passions, les abus. Il doit imiter Solon, qui avoit donné aux Athéniens, non les meilleures lois en elles-mêmes, mais les meilleures qu'ils pussent avoir: le caractere gai de ces peuples demandoit des lois plus faciles; le caractere dur des Lacédémoniens, des lois plus séveres. Les lois sont un mauvais moyen pour changer les manieres & les usages; c'est par les récompenses & l'exemple, qu'il faut tâcher d'y parvenir. Il est pourtant vrai, en même temps, que les lois d'un peuple, quand on n'affecte pas d'y choquer grossiérement & directement ses mœurs, doivent influer insensiblement sur elles, soit pour les affermir, soit pour les changer.

Après avoir approfondi de cette maniere la nature & l'esprit des lois par rapport aux dissérentes especes de pays & de peuples, l'auteur revient de nouveau à considérer les états les uns par rapport aux autres. D'abord, en les comparant entr'eux d'une maniere générale, il n'avoit pu les envisager que par rapport au mal qu'ils peuvent se faire; ici, il les envisage par rapport aux secours mutuels qu'ils peuvent se donner: or ces secours sont principalement sondés sur le com-

#### DE L'ESPRIT DES LOIS. cxvil merce. Si l'esprit de commerce produit naturellement un esprit d'intérêt opposé à la sublimité des vertus morales, il rend aussi un peuple naturellement juste, & en éloigne l'oisiveré & le brigandage. Les nations libres, qui vivent fous des gouvernemens modérés, doivent s'y livrer plus que les nations esclaves. Jamais une nation ne doit exclure de son commerce une autre nation, sans de grandes raisons. Au reste, la liberté en ce genre n'est pas une faculté absolue accordée aux négocians de faire ce qu'ils veulent, faculté qui leur seroit souvent préjudiciable; elle consiste à ne gêner les négocians qu'en faveur du commerce. Dans la monarchie, la noblesse ne doit point s'y adonner, encore moins le prince. Enfin, il est des nations auxquelles le commerce est désavantageux: ce ne sont pas celles qui n'ont besoin de rien, mais celles qui ont befoin de tout; paradoxe que l'auteur rend sensible par l'exemple de la Pologne, qui manque de tout, excepté de blé, & qui, par le commerce qu'elle en fait, prive les paysans de leur nourriture, pour satisfaire au luxe des seigneurs. M. de Montesquieu. à l'occasion des lois que le commerce exige, fait l'histoire de ces différentes révolutions; & cette partie de son livre

n'est ni la moins intéressante, ni la moins

curieuse. Il compare l'appauvrissement de l'Espagne, par la découverte de l'Amérique, au sort de ce prince imbécille de la fable, prêt à mourir de faim pour avoir demandé aux dieux que tout ce qu'il toucheroit se conversit en or. L'usage de la monnoie étant une partie considérable de l'objet du commerce, & son principal instrument, il a cru devoir en conséquence traiter des opérations sur la monnoie, du change, du payement des dettes publiques, du prêt à intérêt, dont il fixe les lois & les limites, & qu'il ne consond aullement avec les excès si justement consamnés de l'usure.

La population & le nombre des habitans ont avec le commerce un rapport îmmédiat; & les mariages ayant pour objet la population, M. de Montesquieu approfondit ici cette importante matiere. Ce qui favorise le plus la propagation est la continence publique : l'expérience prouve que les conjonctions illicites y contribuent peu, & même y nuisent. On a établi avec justice, pour les mariages, le consentement des peres: cependant on y doit mettre des restrictions; car la loi doit, en général, favoriser les mariages. La loi qui défend le mariage des meres avec les fils, est (indépendamment des préceptes de la religion) une très-bonne

DE L'ESPRIT DES LOIS. loi civile; car, sans parler de plusieurs autres raisons, les contractans étant d'âge très-différent, ces sortes de mariages peuvent rarement avoir la propagation pour objet. La loi qui défend le mariage du pere avec la fille, est fondée sur les mêmes motifs: cependant (à ne parler que civilement) elle n'est pas si indispensablement nécessaire que l'autre à l'objet de la population, puisque la vertu d'engendrer finit beaucoup plus tard dans les hommes; aussi l'usage contraire a-t-il eu lieu chez certains peuples, que la lumiere du christianisme n'a point éclairés. Comme la nature porte d'elle-même au mariage, c'est un mauvais gouvernement que celui où on aura besoin d'y encourager. La liberté, la sureté, la modération des impôts, la proscription du luxe, sont les vrais principes & les vrais soutiens de la population: cependant on peut avec succès faire des lois pour encourager les mariages, quand, malgré la corruption, il reste encore des ressorts dans le peuple qui l'attachent à sa patrie. Rien n'est plus beau que les lois d'Auguste pour favoriser la propagation de l'espece. Par malheur, il fit ces lois dans la décadence, ou plutôt dans la chute de la république; & les citoyens découragés devoient prévoir qu'ils ne mettroient plus au monde que des esclaves : aussi l'exécution de ces lois fut-elle bien foible durant tout le temps des empereurs paiens. Conftantin enfin les abolit en se faisant chrétien; comme si le christianisme avoit pour but de dépeupler la société, en conseillant à un petit nombre la persection du célibat.

L'établissement des hôpitaux, selon l'esprit dans lequel il est fait, peut nuire à la population, ou la favoriser. Il peut, & il doit même y avoir des hôpitaux dans un état dont la plupart des citoyens n'ont que leur industrie pour ressource, parce que cette industrie peut quelquesois être malheureuse; mais les secours que ces hôpitaux donnent, ne doivent être que passagers, pour ne point encourager la mendicité & la fainéantise. Il faut comà mencer par rendre le peuple riche, & bâtir ensuite des hôpitaux pour les besoins imprévus & pressans. Malheureux les pays où la multitude des hôpitaux & des monasteres, qui ne sont que des hôpitaux perpétuels, fait que tout le monde est à son aise, excepté ceux qui travaillent!

M. de Montesquieu n'a encore parlé que des lois humaines. Il passe maintenant à celles de la religion, qui, dans presque tous les états, font un objet si esfentiel du gouvernement. Par-tout il fait l'éloge du christianisme; il en montre les avantages & la grandeur; il cherche à le

f3:-0

DE L'ESPRIT DES LOIS. faire aimer; il soutient qu'il n'est pas impossible, comme Bayle l'a prétendu, qu'une société de parfaits chrétiens forme un état subsistant & durable. Mais il s'est cru permis aussi d'examiner ce que les différentes religions (humainement parlant) peuvent avoir de conforme ou de contraire au génie & à la situation des peuples qui les professent. C'est dans ce point de vue qu'il faut lire tout ce qu'il a écrit sur cette matiere, & qui a été l'objet de tant de déclamations injustes. Il est surprenant sur-tout que, dans un siecle qui en appelle tant d'autres barbares, on lui ait fait un crime de ce qu'il dit de la tolérance; comme si c'étoit approuver une religion, que de la tolérer; comme si enfin l'évangile même ne proscrivoit pas tout autre moyen de la répandre, que la douceur & la persuasion. Ceux en qui la superstition n'a pas éteint tout sentiment de compassion & de justice, ne pourront lire, sans être attendris, la remontrance aux inquisiteurs, ce tribunal odieux, qui outrage la religion en paroissant la venger.

Ensin, après avoir traité en particulier des différentes especes de lois que les hommes peuvent avoir, il ne reste plus qu'à les comparer toutes ensemble, & à les examiner dans leur rapport avec les

Tome I.

CXXI

choses sur lesquelles elles statuent. Les hommes sont gouvernés par différentes especes de lois; par le droit naturel, commun à chaque individu; par le droit divin, qui est celui de la religion; par lo droit ecclésiastique, qui est celui de la police de la religion; par le droit civil, qui est celui des membres d'une même société; par le droit politique, qui de celui du gouvernement de cette société; par le droit des gens, qui est celui des sociétés les unes par rapport aux autres. Ces droits ont chacun leurs objets distingués, qu'il faut bien se garder de confondre. On no doit jamais régler par l'un ce qui appartient à l'autre, pour ne point mettre de désordre ni d'injustice dans les principes qui gouvernent les hommes. Il faut enfin que les principes qui prescrivent le genre des lois, & qui en circonscrivent l'objet, regnent aussi dans la maniere de les composer. L'esprit de modération doit, autant qu'il est possible, en dicter toutes les dispositions. Des lois bien faites seront conformes à l'esprit du législateur, même en paroissant s'y opposer. Telle étoit la fameuse loi de Solon, par laquelle tous. ceux qui ne prenoient point de part dans les séditions, étoient déclarés infames. Elle prévenoit les féditions, ou les rendoit utiles, en forçant tous les membres

DE L'ESPRIT DES LOIS. CXXIII de la république à s'occuper de ses vrais intérêts. L'ostracisme même étoit une très-bonne loi : car, d'un côté, elle étoit honorable au citoyen qui en étoit l'objer; & prévenoit, de l'autre, les effets de l'ambition: il falloit d'ailleurs un très-grand nombre de suffrages, & on ne pouvoit bannir que tous les cinq ans. Souvent les lois qui paroissent les mêmes n'ont ni le même motif, ni le môme effet, ni la même équité; la forme du gouvernement, les conjonctures & le génie du peuple changent tout. Enfin le style des lois doit être simple & grave. Elles peuvent se dispenser de motiver, parce que le motif est supposé exister dans l'esprit du législateur; mais quand elles motivent, ce doit être sur des principes évidens: elles ne doivent pas ressembler à cette loi qui, défendant aux aveugles de plaider, apporte pour raison qu'ils ne peuvent pas voir les ornemens de la magistrature.

M. de Montesquien, pour montrer par des exemples, l'application de ses principes, a choisi deux dissèrens peuples, le plus célebre de la terre, & celui dont l'histoire nous intéresse le plus, les Romains & les François. Il ne s'attache qu'à une partie de la jurisprudence du premier, celle qui regarde les successions. A l'égard des François, il entre dans le

plus grand détail sur l'origine & les révodutions de leurs lois civiles, & sur les différens usages, abolis ou subsistans, qui en ont été la suite. Il s'étend principalement sur les lois féodales, cette espece de gouvernement inconnu à toute l'antiquité, qui le sera peut-être pour toujours aux siecles futurs, & qui a fait tant de biens & tant de maux. Il discute sur-tout ces lois dans le rapport qu'elles ont avec d'établissement & aux révolutions de la -monarchie françoise. Il prouve, contre M. l'Abbé Dubos, que les Francs sont réellement entrés en conquérans dans les Gaules; & qu'il n'est pas vrai, comme cet Auteur-le prétend, qu'ils ayent été appellés par les peuples pour succéder aux droits des Empereurs romains qui les -opprimoient : détail profond, exact & curieux, mais dans lequel il nous est impossible de le suivre.

Telle est l'analyse générale, mais trèsinforme & très-imparfaite, de l'ouvrage de M. de Montesquieu. Nous l'avons séparée du reste de son éloge, pour ne pas trop interrompre la suite de notre récit.



# DISCOURS

PRONONCÉ LE 24 JANVIER 1728.

Par M. le Président de MONTESQUIEU; lorsqu'il sut reçu à l'Académie françoise; à la place de seu M. de SACY.

# MESSIEURS,

En m'accordam la place de M. de Sacy, vous avez moins appris au public ce que fe suis, que ce que je dois être.

Vous n'avez pas voulu me comparer à lui, mais me le donner pour modele.

Fait pour la société, il y étoit aimable, il y étoit utile: il mettoit la douceur dans les manieres, & la sévérité dans les mœurs.

Il joignoir à un beau génie une ame plus belle encore: les qualités de l'esprit n'étoient chez lui que dans le second ordre; elles ornoient le mérite, mais ne le faisoient pas.

#### exxvj Discours.

Il écrivoit pour instruire; & en instruisant, il se faisoit toujours aimer. Tout respire, dans ses ouvrages, la candeur & la probité; le bon naturel s'y fait sentir; le grand homme ne s'y montre jamais

qu'avec l'honnête homme.

Il suivoit la vertu par un penchant naturel, & il s'y attachoit encore par ses réslexions. Il jugeoit qu'ayant écrit sur la morale, il devoit être plus dissicile qu'un autre sur ses devoirs; qu'il n'y avoit point pour lui de dispenses, puisqu'il avoit donné les regles; qu'il seroit ridicule qu'il n'eût pas la force de faire des choses dont il avoit cru tous les hommes capables; qu'il abandonnat ses propres maximes; & que dans chaque action, il eûten même temps à rougir de qu'il auroit sait, & de ce qu'il auroit dit.

Avec quelle noblesse n'exerçoir-il pas sa profession? Tous ceux qui avoient besoin de lui devenoient ses amis. Il ne trouvoit presque pour récompense, à la sin de
chaque jour, que quelques bonnes actions
de plus. Toujours moins riche, & toujours plus désintéresse, il n'a presque laisse
à ses ensans que l'honneur d'avoir eu un

si illustre pere.

Vous aimez, Messieurs, les hommes vertueux; vous ne faites grace au plus beau génie d'aucune qualité du cœur; & vous regardez les talens, sans la vertu, comme des présens funestes, uniquement propres à donner de la force ou un plus grand jour à nos vices.

Et par-là, vous êtes bien dignes de ces grands protecteurs qui vous ont confié leur gloire, qui ont voulu aller à la postérité, mais qui ont voulu y aller avec vous.

Bien des orateurs & des poètes les ont célébrés; mais il n'y a que vous qui ayez été établis pour leur rendre, pour ainsi

dire, un custe réglé.

Plein de zele & d'admiration pour ces grands hommes, vous les rappellez sans cesse à notre mémoire. Effet surprenant de l'art! vos chants sont continuels, & ils nous paroissent toujours nouveaux.

Vous nous étonnez toujours, quand vous célébrez ce grand ministre, qui tira du chaos les regles de la monarchie; qui apprit à la France le secret de ses forces, à l'Espagne celui de sa foiblesse; ôta à l'Allemagne ses chaînes, lui en donna de nouvelles; brisa tour à tour toutes les puissances; & destina, pour ainsi dire, Louis le Grand aux grandes choses qu'il sit depuis.

Vous ne vous ressemblez jamais dans les éloges que vous faites de ce Chancelier, qui n'abusa ni de la consiance des Rois, ni de l'obéissance des peuples; &

f' iv

#### exxviij Discours

qui dans l'exercice de la magistrature, fut sans passion, comme les lois, qui abfolvent & qui punissent sans aimer ni hair.

Mais l'on aime fur-tour à vous voir travailler à l'envi au portrait de LOUIS LE GRAND, ce portrait toujours commencé, & jamais fini, tous les jours plus avancé,

& tous les jours plus difficile.

Nous concevons à peine le regne merveilleux que vous chantez. Quand vous nous faites voir les sciences par-tout encouragées, les arts protégés, les belleslettres cultivées, nous croyons vous enrendre parler d'un regne paisible & tranquille. Quand vous chantez les guerres & les victoires, il semble que vous nous racontiez l'histoire de quelque peuple forti du nord, pour changer la face de la terre. Ici, nous voyons le Roi; là, le Héros. C'est ainsi qu'un fleuve majestueux va se changer en un torrent, qui renverse tout ce qui s'oppose à son pasfage: c'est ainsi que le ciel paroît au láboureur pur & serein, tandis que dans la contrée voisine il se couvre de seux, d'éclairs & de tonnerres.

Vous m'avez, Messieurs, associé à vos travaux, vous m'avez élevé jusqu'à vous; & je vous rends graces de ce qu'il m'est permis de vous connoître mieux, & de

vous admirer de plus près.

Te vous rends graces de ce que vous m'avez donné un droit particulier d'écrire la vie & les actions de notre jeune Monarque. Puisse-t-il aimer à entendre les éloges que l'on donne aux Princes pacifiques! Que le pouvoir immense, que Dieu a mis entre ses mains, soit le gage du bonheur de tous! que toute la terre repose sous son trône! qu'il soit le Roi d'une nation, & le protecteur de toutes les autres! Que tous les peuples l'aiment; que ses sujets l'adorent; & qu'il n'y ait pas un seul homme dans l'univers qui s'afflige de son bonheur & craigne ses prospérités! Périssent enfin ces jalousies fatales qui rendent les hommes ennemis des hommes! Que le fang humain, ce sang qui souille toujours la terre, soit épargné! & que, pour parvenir à ce grand objet, ce Ministre nécessaire au monde, ce Ministre, tel que le peuple François auroit pu le demander au ciel, ne cesse de donner ces conseils qui vont au cœur du Prince, toujours prêt de faire le bien qu'on lui propose, ou à réparer le mal qu'il n'a point fait, & que le temps a produit!

LOUIS nous a fait voir que, comme les peuples sont soumis aux lois, les Princes le sont à leur parole sacrée: que les grands Rois, qui ne sauroient être liés par une autre puissance, le sont in-

f v

#### DISCOURS. CXXX

vinciblement par les chaînes qu'ils se font faites, comme le Dieu qu'ils représentent qui est toujours indépendant & toujours fidelle dans ses promesses.

Que de vertus nous prélage une foi si religieusement gardée! Ce sera le destin de la France, qu'après avoir été agitée fous les VALOIS, affermie fous HENRI, agrandie sous son successeur, victorieuse & indomptable fous Louis LE GRAND, elle sera entiérement heureuse sous le regne de celui qui ne sera point forcé à vaincre, & qui mettra toute sa gloire à gouverner.





# *AVERTISSEMENT*

DE L'AUTEUR.

Pour l'intelligence des quatre premiers Livres de cet Ouvrage, il faut observer que ce que j'appelle la vertu dans la République, est l'amour de la patrie, c'est-àdire, l'amour de l'égalité. Ce n'est point une vertu morale, ni une vertu chrétienne; c'est la vertu politique; & celle-ci est le ressort qui fait mouvoir le gouvernement républicain, comme l'honneur est le ressort qui fait mouvoir la Monarchie. J'ai donc appellé vertu

# cxxxii AVERTISSEMENT.

politique l'amour de la patrie & de l'égalité. J'ai eu des idées nouvelles; il a bien fallu trouver de nouveaux mots, ou donner aux anciens de nouvelles acceptions.

Ceux qui n'ont pas compris ceci, m'ont fait dire des choses absurdes, & qui seroient révoltantes dans tous les pays du monde; parce que, dans tous les pays du monde, on veut de la morale.

2.º Il faut faire attention qu'il y a une très-grande différence entre dire qu'une certaine qualité, modification de l'ame, ou vertu, n'est pas le ressort qui fait agir un gouvernement, & dire qu'elle n'est point dans ce gouvernement. Si je disois, Telle roue, tel pignon, ne

# AVERTISSEMENT. cxxxiij

font point le ressort qui fait mouvoir cette montre; en concluroiton qu'ils ne sont point dans la montre? Tant s'en faut que les vertus morales & chrétiennes soient exclues de la Monarchie, que même la vertu politique ne l'est pas. En un mot, l'honneur est dans la République, quoique la vertu politique en soit le ressort; la vertu politique est dans la Monarchie, quoique l'honneur en soit le ressort.

Enfin l'homme de bien, dont il est question dans le Livre 111, chapitre V, n'est pas l'homme de bien chrétien, mais l'homme de bien politique, qui a la vertu politique dont j'ai parlé. C'est l'homme qui aime les lois de son pays,

### exxxiv AVERTISSEMENT.

& qui agit par l'amour des lois de son pays. J'ai donné un nouveau jour à toutes ces choses dans cette édition-ci, en fixant encore plus les idées; &, dans la plupart des endroits où je me suis servi du mot de vertu, j'ai mis vertu politique.





# PRÉFACE.

Choses qui sont dans ce Livre, il y en avoit quelqu'une qui, contre mon attente, pût offenser, il n'y en a pas du moins qui y ait été mise avec mauvaise intention. Je n'ai point naturellement l'esprit désapprobateur. Platon remercioit le ciel de ce qu'il étoit né du temps de Socrate; & moi je lui rends graces de ce qu'il m'a fait naître dans le gouvernement où je vis, & de ce qu'il a voulu que j'obéisse à ceux qu'il m'a fait aimer.

Je demande une grace que je crains qu'on ne m'accorde pas;

### exxxvj PREFACE.

c'est de ne pas juger, par la lecture d'un moment, d'un travail de vingt années; d'approuver ou de condamner le livre entier, & non pas quelques phrases. Si l'on veut chercher le dessein de l'Auteur, on ne le peut bien découvrir que dans le dessein de l'ouvrage.

J'ai d'abord examiné les hommes; & j'ai cru que, dans cette infinie diversité de lois & de mœurs, ils n'étoient pas uniquement con-

duits par leurs fantaisies.

J'ai posé les principes; & j'ai vu les cas particuliers s'y plier comme d'eux-mêmes, les histoires de toutes les nations n'en être que les suites, & chaque loi particuliere liée avec une autre loi, ou dépendre d'une autre plus générale.

### PREFACE. CXXXVII

Quand j'ai été rappellé à l'antiquité, j'ai cherché à en prendre l'esprit, pour ne pas regarder comme semblables des cas réellement dissérens; & ne pas manquer les dissérences de ceux qui paroissent semblables.

Je n'ai point tiré mes principes de mes préjugés, mais de la nature des choses

Ici, bien des vérités ne se seront le ir qu'après qu'on aura vu la chaîne qui les lie à d'autres. Plus on résléchira sur les détails, plus on sentira la certitude des principes. Ces détails même, je ne les ai pas tous donnés; car, qui pourroit dire tout sans un mortel ennui?

On ne trouvera point ici ces traits faillans qui femblent caractériser les ouvrages d'aujourd'hui.

### cxxxviij PREFACE.

Pour peu qu'on voie les choses avec une certaine étendue, les saillies s'évanouissent; elles ne naissent d'ordinaire, que parce que l'esprit se jette tout d'un côté, & abandonne tous les autres.

Je n'écris point pour censurer ce qui est établi dans quelque pays que ce soit. Chaque nation trouvera ici les raisons de ses maximes; & on en tirera naturellement cette conséquence, qu'il n'appartient de proposer des changemens qu'à ceux qui sont assez heureusement nés pour pénétrer d'un coup de génie toute la constitution d'un état.

Il n'est pas indissérent que le peuple soit éclairé. Les préjugés des magistrats ont commencé par être les préjugés de la nation. Dans un temps d'ignorance, on

# PRÉFACE. cxxxix n'a aucun doute, même lorsqu'on fait les plus grands maux; dans un temps de lumiere, on tremble encore lorsqu'on fait les plus grands biens. On sent les abus anciens, on en voit la correction; mais on voit encore les abus de la correction même. On laisse le mal, si l'on craint le pire; on laisse le bien, si on est en doute du mieux. On ne regarde les parties, que pour juger du tout ensemble: on examine toutes les causes, pour

Si je pouvois faire en sorte que tout le monde eût de nouvelles raisons pour aimer ses devoirs, son prince, sa patrie, ses lois; qu'on pût mieux sentir son bonheur dans chaque pays, dans chaque gouvernement, dans chaque poste où l'on se trouve; je me

voir les résultats.

### $\mathbf{cxl}$ P R E F A C E.

croirois le plus heureux des mortels.

Si je pouvois faire en sorte que ceux qui commandent augmentassent leurs connoissances sur ce qu'ils doivent prescrire, & que ceux qui obéissent trouvassent un nouveau plaisir à obéir, je me croirois le plus heureux des mortels.

Je me croirois le plus heureux des mortels, si je pouvois faire que les hommes pussent se guérir de leurs préjugés. J'appelle ici préjugés, non pas ce qui fait que l'on ignore de certaines choses, mais ce qui fait qu'on s'ignore soi-même.

C'est en cherchant à instruire les hommes, que l'on peut pratiquer cette vertu générale qui comprend l'amour de tous. L'homme, cet être flexible, se pliant dans la société aux pensées & auximpressions des autres, est égale-

### PREFACE.

ment capable de connoître sa propre nature, lorsqu'on la lui montre; & d'en perdre jusqu'au sentiment, lorsqu'on la lui dérobe.

J'ai bien des fois commencé, & bien des fois abandonné cet ouvrage; j'ai mille fois envoyé aux vents (a) les feuilles que j'avois écrites; je sentois tous les jours les mains paternelles tomber (b); ie suivois mon objet sans former de dessein; je ne connoissois ni les regles ni les exceptions; je ne strouvois la vérité que pour la perdre. Mais quand j'ai découvert mes principes, tout ce que je cherchois est venu à moi; & dans le cours de vingt années, j'ai vu mon ouvrage commencer, croître, s'avancer, & finir.

<sup>(</sup>a) Ludibria ventis.
(b) Bis patriæ cecidere manus....

### cxlij PREFACE.

Si cet ouvrage a du succès; je le devrai beaucoup à la majesté de mon sujet: cependant je ne crois pas avoir totalement manqué de génie. Quand j'ai vu ce que tant de grands hommes en France, en Angleterre & en Allemagne, ont écrit avant moi, j'ai été dans l'admiration; mais je n'ai point perdu le courage. Et moi aussi je suis peintre (a), ai-je dit avec le Correge.

(a) Ed io anche fon pittore.





### T A B L E

DES

### LIVRES ET CHAPITRES

Contenus en ce premier Volume.

AVERTISSEMENT. Page v

ELOGE de M. le Président de MONTES-QUIEU, par Monssieur d'Alembert. liij

ANALY SE de l'Esprit des Lois, par le même. xcix

DISCOURS prononcé par M. de Montesquieu, lors de sa réception à l'Académie Françoise, en 1728. CXXV

AVERTISSEMENT de l'Auteur. CXXXI

Préface, cxxxv

### LIVRE PREMIER.

### Des Lois en général.

| CHAPITRE I. | DES lois dans le rappo<br>qu'elles ont avec les d |   |
|-------------|---------------------------------------------------|---|
|             | vers êtres. pag.                                  | I |
| Сн. П.      | Des lois de la nature.                            | 6 |
| CH. III.    | Des lois positives.                               | 9 |

### LIVRE II.

Des lois qui dérivent directement de la nature du gouvernement.

CHAPITRE I. De la nature des trois divers gouvernemens.

CH. II. Du gouvernement républicain, & des lois relatives à la démocratie.

CH. III. Des lois relatives à la nature de l'aristocratie.

25 Сн. IV.

| DES          | CHAPIT                        | RES. cxlv                                              |
|--------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------|
| CH. IV.      | port avec<br>gouvernem<br>que | lans leur rap-<br>la nature du<br>ent monarchi-<br>3 I |
| Сн. V.       |                               | relatives à la<br>l'état despoti-<br>36                |
|              | ,                             |                                                        |
| L I          | VRE 1                         | <i>I I.</i>                                            |
| Des principe | es des trois go               | ouvernemens.                                           |
| CHAPITRE I   |                               | de la nature du<br>ent & de fon<br>38                  |
| Сн. П.       |                               | pe des divers                                          |
| Сн. Ш.       |                               | ens. 39<br>ve de la démo-<br>ibid.                     |
| Cн. IV.      |                               | e de l'arifto-                                         |
| Сн. V.       | Que la ver<br>le principe     | rtu n'est point<br>du gouverne-<br>irchique. 46        |
| Сн. VI.      | Comment of                    | n supplée à la<br>s le gouverne!                       |
| CH. VII.     | Du principe                   | de la monar-                                           |
| Tome         | chie.<br>I.                   | g 50                                                   |

| cxlvj                   | TABLE                                                                                                             |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CH, VIII.               | Que l'honneur n'est poine<br>le principe des états des-                                                           |
| Сн. ІХ.                 | potiques. 5 1 Du principe du gouverne-                                                                            |
| Сн. Х.                  | ment desposique. 53 Dissérence de l'obéissance dans les gouvernemens modérés & dans les gouvernemens desposiques. |
| Сн. ХІ.                 | Réflexions fur tout ceci.                                                                                         |
| Que les lo<br>être rela | I V R E I V.  is de l'éducation doivent tives au principe du gou-                                                 |
| verneme                 |                                                                                                                   |
| CHAPITRE                | I. Des lois de l'éducation.                                                                                       |
| Сн. II.                 | De l'éducation dans les<br>monarchies. 60                                                                         |
| CH. III,                | De l'éducation dans le gouvernement desposique.                                                                   |
| CH. IV.                 | 66<br>Différence des effecs de                                                                                    |

.

٠

.

| DES       | CHAPITRES. exlvij                                                                  |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| Сн. V.    | l'éducation chez les an-<br>ciens & parmi nous. 68<br>De l'éducation dans le       |
| ,011.     | gouvernement républi-<br>cain. 69                                                  |
| Cн. VI.   | De quelques inftitutions<br>des Grecs. 70                                          |
| CH. VII.  | En quel cas ces institu-<br>tions singulieres peuvent                              |
| Сн. VIII. | être bonnes. 75 Explication d'un para- doxe des anciens, par rapport aux mœurs. 76 |

### LIVRE V.

Que les lois que le législateur donne doivent être relatives au principe du gouvernement.

CHAPITRE I. Idée de ce Livre. 82
CH. II. Ce que c'est que la vertu
dans l'état politique. 83
CH. III. Ce que c'est que l'amour
de la république dans la
démocratie. 34

g ij

| cxlviij       | TABLE                                                                                               |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Cн. IV,       | Comment on inspire l'a-<br>mour de l'égalité & de la                                                |
| Сн. V.        | frugalité. 86<br>Comment les lois établif-<br>fent l'égalité dans la dé-                            |
| Cн, VI.       | mocratie. 87 Comment les lois doivent entretenir la frugalité                                       |
| €n. VII,      | dans la démocratie. 94<br>Autres moyens de favo-<br>riser le principe de la dé-                     |
| Cu. VIII.     | mocratie. 97<br>Comment les lois doivent<br>se rapporter au principe                                |
| Сн. ІХ.       | du gouvernement dans<br>l'aristocratie. 102<br>Comment les tois sont re-<br>latives à leur principe |
| Сн. <b>Х.</b> | dans la monarchie.                                                                                  |
| Un. A.        | De la promptitude de<br>l'exécution dans la mo-<br>narchie. 113                                     |
| Cn. XI,       | De l'excellence du gou-<br>vernement monarchique.                                                   |
| Cn. XII.      | Concinuation du même fujet. 117                                                                     |
| Çн, XIII.     | Idee du despotisme. 118                                                                             |

| DES        | CHAPITRES. cxlix                                  |
|------------|---------------------------------------------------|
| CH. XIV.   | Comment les lois sont re-                         |
|            | latives aux principes du gouvernement despotique. |
|            | 118                                               |
| Čн. XV.    | Continuation du même                              |
|            | Sujet. 129                                        |
| Сн. XVI.   | De la communication du                            |
|            | pouvoir. 132                                      |
| CH. XVII.  | Des présens. 135                                  |
| CH. XVIII. | Des récompenses que le                            |
|            | Souverain donne. 137                              |
| CH. XIX.   | Nouvelles conséquences des                        |
|            | principes des trois gou-                          |
|            | vernemens. 138                                    |

### LIVRE VI.

Conséquences des principes des divers gouvernemens, par rapport à la simplicité des lois civiles & criminelles, la forme des jugemens & l'établissement des peines.

CHAPITRE I. De la simplicité des lojs civiles dans les divers gouvernemens. 146 CH. II. De la simplicité des lojs

mens.

CH. X.

Des anciennes lois françoifes.

CH. XI.

Que lorsqu'un peuple est
yertueux, il faut peu de
peines.

166

CH. XH. De la puissance des peines.

171

| CHAPITRES.                     | cl)                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Impuissance des lois           | apo-                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| noises.<br>De l'esprit du Séna | 174<br>it de                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Rome.<br>Des lois des Romai    | 179<br>ns 4                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Des peines pécun               | iaires                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                | 188                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| De la loi du talion.           | 189                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| De la punition des             |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| , pour leurs enfans.           | 190                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •, • • • •                     | ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                | CHAPITRES.  Impuissance des lois noises.  De l'esprie du Séna Rome.  Des lois des Romai l'égard des peines.  De la juste propo des peines avec le contre les criminels.  Des peines pécun & des peines corpo De la loi du talion.  De la punition des pour leurs enfans.  De la clémence du p |

3. Motorial

That hash

5. 1.201. S

\$ 242

### LIVRE VII.

Conséquences des différens principes des trois gouvernemens par rapport aux lois somptuaires, au luxe & à la condition des semmes.

| CHADITE I                             | Du luxe.                                               | 193        |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------|
| C. II                                 | Declair Commune                                        | ine dam    |
| CH. II.                               | Des lois somptua<br>la démocratie.<br>Des lois somptua | ires auris |
|                                       | ta aemocratie.                                         | . 196      |
| CH. III.                              | Des lois somptua                                       | ures dans  |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 🕆 l'aristocratie. 🗥                                    | 198        |
| CH. IV.                               | Paristocratie.  Des lois somptua                       | ires dans  |
| $c:=s_{i+j}$                          | les monarchies.                                        | 200        |
|                                       | Dans quels oas                                         |            |
|                                       | somptuaires so                                         |            |
| •                                     | dans une m                                             | onarchie.  |
| ٠.                                    |                                                        | 203        |
| CH. VI.                               | Du luxe à la Chi                                       |            |
| CH. VII.                              | Fatale conséquenc                                      |            |
| ,                                     | à la Chine.                                            |            |
| CH. VIII.                             | De la continen                                         |            |
|                                       | que.                                                   | 208        |
| C 137                                 | De la condition                                        |            |
| CH. IX.                               | De la condition                                        | ues jent-  |
| 1                                     | mes dans les di                                        | vers gou-  |
|                                       | vernemens,                                             | 209        |
|                                       |                                                        |            |

| DES       | CHAPITRES. clij                                                              |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------|
| Сн. Х.    | Du tribunal domestique, chez les Romains. 211                                |
| Сн. ХІ.   | Comment les inflitutions changerent à Rome avec                              |
| Cн. XII.  | le gouvernement. 213 De la tutelle des femmes chez les Romains. 215          |
| Сн. ХІІІ. | Des peines établies par<br>les Empereurs contre les<br>débauches des femmes. |
| CH. XIV.  | Lois fomptuaires chez les<br>Romains. 240                                    |
| Cн. XV.   | Des dots & des avan-<br>tages nuptiaux dans les<br>diverses constitutions.   |
| Cn. XVI.  | Belle coutume des Sam-<br>nites.                                             |
| Сн. XVII. | De l'administration des femmes. 223                                          |

.

...

.



### LIVRE VIII.

|            | s gouvernemens.                                                 |
|------------|-----------------------------------------------------------------|
| CHAPITRE I | . Idée générale de ce Livre.                                    |
| Сн. П.     | De la corruption du prin-<br>cipe de la démocratie.             |
| Cn. III.   | De l'esprit d'égalité ex-                                       |
| CH. IV.    | trême. 230<br>Cause particuliere de la<br>corruption du peuple. |
| CH. V.     | De la corruption du principe de l'aristocratie.                 |
| Cn. VI.    | De la corruption du prin-<br>cipe de la monarchie.              |
| Cн. VII.   | Continuation du même fuiet 236                                  |
| CH. VIII.  | Danger de la corruption<br>du principe du gouverne-             |
| Сн. ІХ.    | ment monarchique. 237<br>Combien la Noblesse est                |

| DES                                                                       | CHAPITRES.                             | cly             |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------|
| . i Banco                                                                 | portée à défendre le                   | trône.          |
| ; ;                                                                       |                                        | 238             |
| $\mathbf{C}_{\mathbf{H}_{\bullet}}$ $\mathbf{X}_{\mathbf{L}_{1}}$ $J_{1}$ | De la corruption di                    |                 |
|                                                                           | cipe du gouver                         |                 |
|                                                                           | desposique.                            | 239             |
| CH: XI:                                                                   | Effet de la bouce                      | E The           |
|                                                                           | la corruption des                      | prin-           |
|                                                                           | cipes.                                 |                 |
| CH. XII.                                                                  | Continuation du                        |                 |
|                                                                           | . fujet.                               |                 |
| CH. XIII,                                                                 | Effet du sorment cl                    |                 |
| Can NW                                                                    | peuple vertueax.                       | 245             |
| F-144 . 43434 · 157                                                       | Comment be plus                        | pety            |
| election of their actions                                                 | changement dans le                     | z conj-         |
| -12                                                                       | titution entraîne la<br>des principes. |                 |
| Cн. XV.                                                                   | Moyens très efficace                   |                 |
|                                                                           | la conservation de                     |                 |
|                                                                           | principes.                             |                 |
| Си. XVI.                                                                  | Proprietes distincti                   | ves de          |
|                                                                           | la république. 111                     |                 |
| CH. XVII.                                                                 | Proprietes distincti                   | ves de          |
| • •                                                                       | la monarchie.                          | 250             |
| CH. XVHI.                                                                 | Que la monarchie                       |                 |
|                                                                           | pagne étoit dans i                     | un cas          |
| 13. E                                                                     | particulier.                           |                 |
| Сн. XIX.                                                                  | Propriétés distinction                 |                 |
|                                                                           | gouvernement desp                      | otiqu <b>é.</b> |
|                                                                           |                                        | 253             |

| clvj<br>Сн. |           | Conféquence<br>précédens.<br>De l'empir                       | es des cha                         | 253                                  |
|-------------|-----------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|
| ( ' .       |           | د.                                                            |                                    | ,                                    |
|             | L I       | VRE                                                           | I X.                               |                                      |
| Des         | lois dans | s le rappor<br>a force défe                                   | t qu'elle                          |                                      |
| Сна         | PITRE I.  | Comment pourvoien                                             | les répub<br>t à leur j            | liques<br>fureté.<br>259             |
| Сн.         | II        | Que la con<br>rative doi<br>d'états' de<br>fur-tout<br>cains. | t être con<br>même n<br>d'états ré | fedé-<br>npofée<br>ature ,<br>bubli- |
| Сн.         | III.      | Autres cho<br>la républ                                       | fes requife                        | s dan <b>s</b>                       |
| Сн.         | IV.       | Comment i<br>tiques po<br>fureté.                             | les états<br>urvoient              | despo-                               |
| <b>~</b>    | <br>•••   | Commine                                                       | la men                             |                                      |

Comment

265 la monarchie

pourvoit à sa sureté. 266

| DES CHAPITRES.                                          | dvij      |
|---------------------------------------------------------|-----------|
| CHEVIA 10 De la force défen                             | leve des  |
| dtars en général.                                       | 267       |
| CH. VII. Réflexions.                                    | 270       |
| CH. VIII Cas ou la force a                              | léfensive |
| d'un état est infe                                      | frieure d |
| surem car mufactions offensive.                         | 271       |
| CH. IX. De la force relat                               | ive des   |
| in It remodests on partie                               | 272       |
| CH: X. Drida foiblesse de                               | es états  |
| voifins.                                                | 272       |
|                                                         | /,        |
|                                                         | ,         |
| L. V. R. E. X.                                          | κ ·       |
| soe in the part of A.                                   |           |
| Des lois dans le rapport qu'el                          | les ont   |
| Des lois dans le rapport qu'el avec la force offensive. |           |

CHAPITRE I. De la force offensive. 274 CH. II. De la guerre. CH. III. Du droit de conquête. 276 CH. IV. Quelques avantages du peuple conquis. Сн. V. Gélon, Roi de Syracuse. 283 CH. VI. D'une république qui conquiert. 284 CH. VII. Continuation même sujet. 286

|                | III A: B.L. E.E                                      |
|----------------|------------------------------------------------------|
|                |                                                      |
| CHIX           | Super monarchit dui ron                              |
| K.H. 1320      | D'une monarchit qui con<br>quiert autour d'elle. 283 |
|                | D'une monarchie qui con                              |
|                |                                                      |
|                | A, quiere une autre monar                            |
| Cas XI         | Des mœurs du peuple                                  |
| LH. AI.        | Des meurs au peupu                                   |
| Car VII        | D'une loi de Cyrus. 29 s                             |
| Cu VIII        |                                                      |
|                | Charles XII. 292                                     |
|                |                                                      |
| Ch. Av.        | Nouveaux moyens de con-<br>ferver la conquête. 302   |
| Cu VVI         | D'un état despoique qui                              |
| Chief Spid 10. | conquiert. 303                                       |
| CH XVII        | Continuation du même                                 |
| O11. 22 1 11.  |                                                      |
|                | <i>fuje</i> t. 304                                   |
|                | are the second of the second of                      |
|                | A second of the second                               |

A A

1

1. 18

.

### LIVRE X1.

Des lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec la constitution.

| CHAPITRE I. | Idée générale de ce Livre:                                          |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
| Сн. п.      | Diverses significations données au mot de li-                       |
| Cn. III.    | Ce que c'est que la li-                                             |
| CH. IV.     | berté. 308<br>Continuation du même                                  |
| CH. V.      | Sujet. 309<br>De l'objet des états di-                              |
| CH. VI.     | vers.  De la conflicution d'An-                                     |
| Сн. VII.    | gleterre, 31 t  Des monarchies que nous                             |
| Сн. VШ.     | connoissons. 335 Pourquoi les anciens n'a- voient pas une idée bien |
|             | claire de la monarchie.                                             |

|          | •                                                                                                  |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| elź, :   | TABLE                                                                                              |
| Сн. IX.  | Maniere de penser d'A-<br>ristore. 338                                                             |
| Сн. Х.   | Maniere de penser des au-<br>ères politiques. 339                                                  |
| Cн. XI.  | Des Rois des temps hé-                                                                             |
|          | roiques chez les Grecs,<br>340                                                                     |
| Сн. ХП.  | Du gouvernement des<br>Rois de Rome, & com-<br>ment les trois pouvoirs<br>y furent distribués. 342 |
| Сн. ХШ.  | Réflexions générales fur<br>l'état de Rome après<br>l'expulfion des Rois.                          |
| CH. XIV. | 346 Comment la distribution des trois pouvoirs com-                                                |
|          | mença à changer après<br>l'expulfion des Rois.<br>349                                              |
| Сн. ЖV.  | Comment, dans l'état flo-                                                                          |
| •        | rissant de la république,<br>Rome perdit tout à soup<br>sa liberté. 353                            |
| Сн. XVI. | De la puissance législa-<br>tive dans la république                                                |
| *        | romaine. 255                                                                                       |

.

| DES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CHAPITRES                           | . clxi            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-------------------|
| CH. XVII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | De la puissance<br>dans la même re  | epublique.        |
| Сн. XVIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | De la puissance<br>dans le gouvern  | icincia ac        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Rome. Du gouvernemen                | 361<br>t des pro- |
| CH. XX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | vinces romaines<br>Fin de ce Livre. | 373               |
| • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     | •                 |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                     | •                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | W 12 14                             | 1                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                     | .01:0             |
| andre<br>State of the state of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                     | .;; , j           |
| and the second s | og tre bigs<br>Observed A           | .•                |
| •••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                     | J 3 3             |
| erigger og di<br>Eve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ล เมษายน เป็น (การกา                | i7)               |

.

### LIVRE XII.

Des lois qui forment la liberté politique dans fon rapport avec le citoyen.

| CHAPITRE | I. Idée de ce Livre. 379  |
|----------|---------------------------|
| Сн. II.  | De la liberté du citoyen. |
|          | 380                       |
| CH. III. | Consinuation du même      |
|          | <i>Sujet.</i> 382         |
| CH. IV.  | Que la liberté est favo-  |
|          | risée par la nature des   |
|          | peines & leur propor-     |
|          | <i>ion.</i> 383           |
| Cн. V.   | De certaines accusations  |
|          | qui ont particulierement  |
|          | besoin de modération &    |
|          | de prudence. 388          |
| CH. VI.  | Du crime contre nature.   |
|          | 391                       |
| CH, VII, | Du crime de lese-majesté. |
|          | 393                       |
|          |                           |

| DES        | CHAPITRES. clxiij                                                                          |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| Си. VIII.  | De la mauvaise appli-<br>cation du nom de crime<br>de sacrilege & de lese-<br>majesté. 394 |
| CH. IX.    | Continuation du même fujet. 397                                                            |
| Сн. Х.     | Continuation du même fujet. 399                                                            |
| Сн. Xl.    | Des pensées. 400                                                                           |
| Cн. XII.   | Des paroles indiscrettes. ibid.                                                            |
| Cн. XIII.  | Des écries. 403                                                                            |
| CH. XIV.   | Violation de la pudeur<br>dans la punition des cri-<br>mes. 405                            |
| CH. XV.    | De l'affranchissement de<br>l'esclave pour accuser le<br>maître. 407                       |
| CH. XVI.   | Calomnie dans le crime<br>de lese-majesté. 408                                             |
| Сн. XVII.  | De la révélation des conf-<br>pirations. ibid.                                             |
| CH. XVIII. | Combien il est dangereux dans les républiques de trop punir le crime de lesé majesté.      |
|            |                                                                                            |

| čixiv                                   | T A B L E                                                                   |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| CH. XIX.                                | Comment on suspend l'u-<br>fage de la liberté dans la<br>république. 413    |
| Сн. ХХ.                                 | Des lois favorables à la<br>liberté du citoyen dans<br>la république. 414   |
| CH. XXI.                                | De la cruauté des lois en-<br>vers les débiteurs dans la<br>république. 415 |
| Сн. XXII.                               | Des choses qui attaquent<br>la liberté dans la monar-<br>chie. 419          |
| CH, XXIII.                              | Des espions dans la mo-<br>narchie. 420                                     |
| CH. XXIV.                               | Des lettres anonymes.                                                       |
| CH. XXV.                                | De la maniere de gouver-<br>ner dans la monarchie.                          |
| Сн. XXVI.                               | Que, dans la monarchie<br>le Prince doit être accef-<br>sible. 424          |
| CH. XXVII.                              | Des mœurs du Monarque. ibid.                                                |
| ` \$' . <b>\$</b> , <b>\$</b> ,         | Des égards que les Mo-<br>narques doivent à leurs                           |
| بالأناف المالية المالية المالية المالية | sujets. 426                                                                 |

## DES CHAPITRES. clxv CH. XXIX. Des lois civiles propres à mettre un peu de liberté dans le gouvernemene despotique. 427 CH. XXX. Continuation du même sujet. 428

Fin de la Table du Tome premier.

• ٠,

.\*

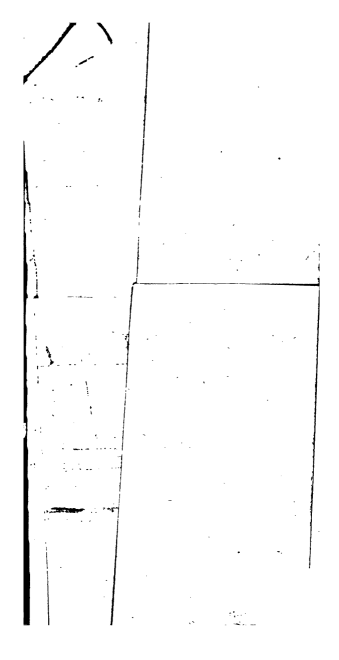
. : . •

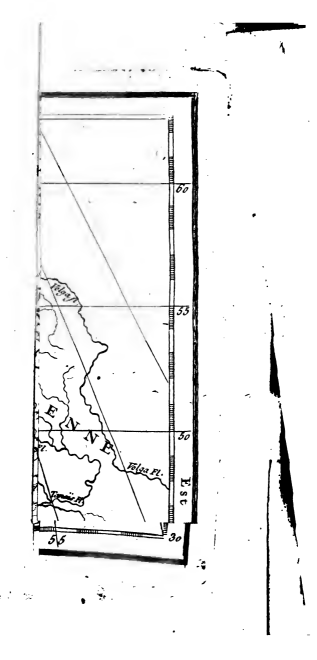
1

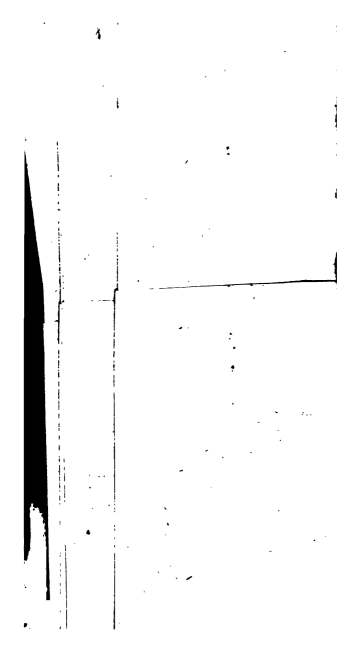
D E

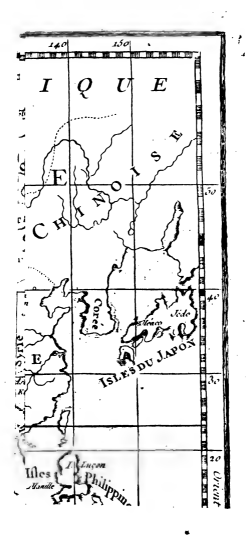
### L'ESPRIT DES LOIS.

DE L'ESPRIT





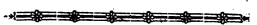






D E

# L'ESPRIT DESLOIS.



# LIVRE PREMIER. DES LOIS EN GÉNÉRAL.

# CHAPITRE PREMIER.

Des Lois, dans le rapport qu'elles ont avec les divers êtres.



ES Lois, dans la fignification la plus étendue, sont les rapports nécessaires qui dérivent de la nature des choses: &

dans ce sens tous les êtres ont leurs lois; la divinité (a) a ses lois; le monde

(a) La loi, die Plutarque, est la reine de tous mortels & immortels. Au traité, Qu'il est requis qu'un Prince soit savant.

Tome I.

A

matériel a ses lois; les intelligences supérieures à l'homme, ont leurs lois; les bêtes ont leurs lois ; l'homme a ses lois.

Ceux qui ont dit qu'une fatalité aveugle a produit tous les effets que nous voyons dans le monde, ont dit une grande absurdité; car quelle plus grande abfurdité, qu'une fatalité aveugle qui auroit produit des êtres intelligens?

Il y a donc une raison primitive; & les lois sont les rapports qui se trouvent entr'elle & les différens êtres, & les rapports de ces divers êtres entr'eux.

Dieu a du rapport avec l'univers, comme créateur & comme conservateur: les lois selon lesquelles il a créé, sont celles selon lesquelles il conserve. Il agit selon ces regles, parce qu'il les connoît; il les connoît, parce qu'il les a faites; il les a faites, parce qu'elles ont du rapport avec sa sagesse & sa puissance.

Comme nous voyons que le monde, formé par le mouvement de la matiere, &prived'intelligence, subsiste toujours, il faut que ses mouvemens aient des lois invariables: & si l'on pouvoit imaginer un autre monde que celui-ci, il auroit des regles constantes; ou il seroit

détruit.

Ainsi la création, qui paroît être un acte arbitraire, suppose des regles aussi invariables que la fatalité des athées. Il seroit absurde de dire que le créateur, sans ces regles, pourroit gouverner le monde, puisque le monde ne subsisteroit pas sans elles.

Ces regles sont un rapport constamment établi. Entre un corps mu & un autre corps mu, c'est suivant les rapports de la masse & de la vîtesse que tous les mouvemens sont reçus, augmentés, diminués, perdus; chaque diversité est uniformité, chaque chan-

gement est constance.

Les êtres particuliers intelligens peuvent avoir des lois qu'ils ont faites: mais ils en ont aussi qu'ils n'ont pas saites. Avant qu'il y eût des êtres intelligens, ils étoient possibles; ils avoient donc des rapports possibles, & par conséquent des lois possibles. Avant qu'il y eût des lois faites, il y avoit des rapports de justice possibles. Dire qu'il n'y a rien de juste ni d'injuste que ce qu'ordonnent ou désendent les lois possitives; c'est dire qu'avant qu'on eût tracé de cercle, tous les rayons n'étoient pas égaux.

Il faut donc avouer des rapports d'équité antérieurs à la loi positive qui les établit: comme par exemple, que supposé qu'il y eût des sociétés d'hommes, il seroit juste de se conformer à leurs lois; que s'il y avoit des êtres intelligens qui eussent reçu quelque bienfait d'un autre être, ils devroient en avoir de la reconnoissance; que si un être intelligent avoit créé un être intelligent, le créé devroit rester dans la dépendance qu'il a eue dès son origine; qu'un être intelligent qui a fait du mal à un être intelligent, mérite de recevoir le même mal; & ainsi du reste.

Mais il s'en faut bien que le monde intelligent soit aussi bien gouverné que le monde physique. Car quoique celui-là ait aussi des lois qui par leur nature sont invariables, il ne les suit pas constamment comme le monde physique suit les siennes. La raison en est, que les êtres particuliers intelligens sont bornés par leur nature, & par conséquent sujets à l'erreur; & d'un autre côté, il est de leur nature qu'ils agisfent par eux - mêmes. Ils ne suivent donc pas constamment leurs lois primitives, & celles même qu'ils se

On ne sait si les bêtes sont gouvernées par les lois générales du mouvement, ou par une motion particuliere. Quoiqu'il en soit, elles n'ont point avec Dieu de rapport plus intime que le reste du monde matériel; & le sentiment ne leur sert que dans le rapport qu'elles ont entr'elles, ou avec elles-mêmes.

Par l'attrait du plaisir, elles conservent leur être particulier; & par le même attrait, elles conservent leur espece. Elles ont des lois naturelles, parce qu'elles sont unies par le sentiment; elles n'ont point de lois positives, parce qu'elles ne sont point unies par la connoissance. Elles ne suivent pourtant pas invariable ment leurs lois naturelles; les plantes, en qui nous ne remarquons ni connoiffance, ni sentiment, les suivent mieux. Les bêtes n'ont point les suprêmes avantages que nous avons; elles en ont que nous n'avons pas. Elles n'ont point nos espérances, mais elles n'ent pas nos craintes: elles subissent comme nous la mort, mais c'est sans la connoître; la plupart même se conservent mieux que nous, & ne font pas un aussi mauvais usage de leurs passions.

L'homme, comme être physique est ainsi que les autres corps, gouverné par des lois invariables: comme être intelligent, il viole sans cesseles lois que Dieu a établies, & change celles qu'il établit lui-même. Il faut qu'il se conduise; & cependant il est un être borné; il est sujet à l'ignorance & à l'erreur, comme toutes les intelligences finies; les foibles connoissances qu'il a, il les perdencore: comme créature sensible, il devient sujet à mille passions. Un tel être pouvoit à tous les instans oublier son créateur: Dieu l'a rappelé à lui par les lois de la religion: un tel être pouvoit à tous les instans s'oublier lui-même; les philosophes l'ont averti par les lois de la morale: Fait pour vivre dans la société, il y pouvoit oublier les autres; les législateurs l'ont rendu à ses devoirs par les lois politiques & civiles.

#### CHAPITRE II.

Des Lois de la Nature.

A VANT toutes ces lois, sont celles de la nature; ainsi nommées, parce qu'elles dérivent uniquement de la

constitution de notre être. Pour les connoître bien, il faut considérer un homme avant l'établissement des sociétés. Les lois de la nature seront celles qu'il recevroit dans un état pareil.

Cette loi, qui en imprimant dans nous-mêmes l'idée d'un createur, nous porte vers lui, est la premiere des lois naturelles par son importance, & non pas dans l'ordre de ces lois. L'homme dans l'état de nature auroit plutôt la faculté de connoître, qu'il auroit des connoissances. Il est clair que ses premieres idées ne seroient point des idées spéculatives : il songeroit à la conser-... vation de son être, avant de chercher l'origine de son être. Un homme pareil ne sentiroit d'abord que sa foiblesse; sa timidité seroit extrême : & si l'on avoit là-dessus besoin de l'expérience, l'on a frouvé dans les forêts des hommes fau-'vages'(a); tout les fait trembler, tout les fait fuir.

Dans cet état, chacun se sent insérieur; à peine chacun se sent-il égal. On ne chercheroit donc point à s'attaquer,

Ul'(a) Wessolt de Genvage, qui fût trauvé dans les ferêts d'Hanover, Stique l'on vir en Angleterre sous le régne de Géorges I.

# Dr l'esprit des Lois,

& lapaix seroit la premiere loi naturelle. Le désir que Hobbes donne d'abord aux hommes, de se subjuguer les uns les autres, n'est pas raisonnable. L'idée de l'empire & de la domination est si composée, & dépend de tant d'autres idées, que ce ne seroit pas celle qu'il auroit d'abord.

HOBBES demande pourquoi, si les hommes ne sont pas naturellement en état de guerre, ils vont toujours armés? Es pourquoi ils ont des cless pour fermer leurs maisons? Mais on ne sent pas que l'on attribue aux hommes ayant l'établissement des sociétés, se qui ne peut leur arriver qu'après cet établissement, qui leur sait trouver des motifs pour s'attaquer & pour se désendre.

Au sentiment de sa soiblesse, l'homme joindroit le sentiment de ses besoins. Ainsi une autre loi naturelle seroit celle qui lui inspireroit de chercher

à se nourrir.

J'ai dit que la crainte porteroit les hommes à se fuir : mais les marques d'une crainte réciproque les engageroient bientôt à s'approcher. D'ailleurs ils y seroient portésavec le plaisir qu'un animal sent à l'approche d'un animal de

fon espece. De plus, ce charme que les deux sexes s'inspirent par leur dissérence, augmenteroit ce plaisir; & la priere naturelle qu'ils se sont toujours l'un à l'autre, seroit une troisieme loi.

Outre le sentiment que les hommes ont d'abord, ils parviennent encore à avoir des connoissances; ainsi ils ont un second lien que les autres animaux n'ont pas. Ils ont donc un nouveau motif de s'unir, & le désir de vivre en société est une quatrieme loi naturelle.

#### CHAPITRE III.

# Des Lois positives.

SI-TôT que les hommes sont en société, ils perdent le sentiment de leur soiblesse; l'égalité qui étoit entr'eux cesse, & l'état de guerre commence.

Chaque société particuliere vient à sentir sa force; ce qui produit un état de guerre de nation à nation. Les particuliers dans chaque société commencent à sentir leur force; ils cherchent à tourner en leur fayeur les principaux

Αv

avantages de cette société, ce qui fait

entr'eux un état de guerre.

Ces deux sortes d'état de guerre sont établir les lois parmi les hommes. Considérés comme habitans d'une si grande planete, qu'il est nécessaire qu'il y ait différens peuples, ils ont des lois dans le rapport que ces peuples ontentr'eux, & c'est le DROIT DES GENS. Considérés comme vivant dans une société qui doit être maintenue, ils ont des lois dans le rapport qu'ont ceux qui gouvernent avec ceux qui sont gouvernés; & c'est le DROIT POLITIQUE. Ils en ont encore dans le rapport que tous les citoyens ont entr'eux; & c'est le DROIT CIVIL.

Le droit des gens est naturellement fondé sur ce principe: Que les diverses nations doivent se faire dans la paix le plus de bien, & dans la guerre le moins de mal qu'il est possible, sans nuire à leurs véritables intérêts.

L'objet de la guerre, c'est la victoire; celui de la victoire, la conquête; celui de la conquête, la conservation. De ce principe & du précédent doivent dériver toutes les lois qui forment le droit des gens.

Toutes les nations ont un droit des gens; & les Iroquois même, qui mangent leurs prisonniers, en ont un Ils envoient & reçoivent des ambassades; ils connoissent des droits de la guerre & de la paix : le mal est que ce droit des gens n'est pas fondé sur les vrais principes.

Outre le droit des gens qui regarde toutes les sociétés, il y a un droit politique pour chasune. Une société ne fauroit subsister sans un gouvernement. La réunion de toutes les forces particulieres, dit très bien GRAVINA, forme

-ce qu'on appelle l'état politique.

La force générale peut être placée entre les mains d'un feul, ou entre les mains de plussurs. Quelques-uns ont pensé que la nature ayant établi le pouvoir paternel, le gouvernement d'un seul étoit le plus conforme à la nature. Mais l'exemple du pouvoir paternel ne prouve rien. Car si le pouvoir du perea du rapportau gouvernement d'un seul; après la mort du pere, le pouvoir des freres, ou après la mort des freres, celui des cousins germains, ont du rapport au gouvernement de pluseurs. La puissance politique comprend

nécessairement l'union de plusieurs familles.

Il vaut mieux dire que le gouvernement le plus conforme à la nature, est celui dont la disposition particuliere se rapporte mieux à la disposition du peuple pour lequel il est établi.

Les forces particulieres ne peuvent le réunir, sans que toutes les volontés se réunissent. La réunion de ces volontés, dit encore très-bien GRAVINA, est ce

qu'on appelle L'ÉTAT, CIVIL.

La loi, en général, est la raison humaine, en tant qu'elle gouverne tous les peuples de la terre, & les lois politiques & civiles de chaque nation, ne doivent être que les cas particuliers où s'applique cette raison humaine.

Elles doivent être tellement propres au peuple pour lequel elles sont faites, que c'est un très-grand hasard si celles d'une nation peuvent convenir à une

autre.

Il faut qu'elles se rapportent à la nature & au principe du gouvernement qui est établi, ou qu'on veut établir; soit qu'elles le forment, comme sont les lois politiques; soit qu'elles le maintiennent, comme sont les lois civiles.

Elles doivent être relatives au phy sique du pays, au climat glacé, brûlant ou tempéré; à la qualité du terrain, à sa stituation, à sa grandeur; au genre de vie des peuples, laboureurs, chasseurs, ou pasteurs : elles doivent se rapporter au degré de liberté, que la constitution peut souffrir; à la religion des habitans, -à leurs inclinations, à leurs richesses, à leur nombre, à leur commerce, à leurs mœurs, à leurs manieres. Enfin, elles ont des rapports entr'elles; elles en ont avec leur origine, avec l'objet du législateur, avec l'ordre des choses fur lesquelles elles sont établies. C'est dans toutes ces vues qu'il faut les considérer.

C'est ce que j'entreprends de faire dans cet ouvrage. J'examinerai tous ces rapports : ils forment tous ensemble ce que l'on appelle L'ESPRIT DES LOIS.

Je n'ai point séparé les lois politiques des civiles: Car comme je ne traite point des lois, mais de l'esprit des lois; & que cet esprit consiste dans les divers rapports que les lois peuvent avoir avec diverses choses; j'ai dû moins suivre l'ordre naturel des lois, que

# 14 De l'esprit des Lois,

celui de ces rapports & de ces choses.

J'examinerai d'abord les rapports que les lois ont avec la nature & avec le principe de chaque gouvernement: & comme ce principe a sur les lois une suprême influence; je m'attacherai à le bien connoître; & si je puis une sois l'établir, on en verra couler les lois comme de leur source. Je passerai ensuite aux autres rapports, qui semblent être plus particuliers.



#### LIV. II. CHAP. I.

\*\*\***\*\*\*** 

#### LIVRE II.

Des Lois qui dérivent directement de la nature du gouvernement.

#### CHAPITRE PREMIER.

De la nature des trois divers gouver-

Lyatrois especes de gouvernement, le RÉPUBLICAIN, le MONARCHI-QUE, & le DESPOTIQUE. Pour en découvrir la nature, il sussit de l'idée qu'en ont les hommes les moins instruits. Je suppose trois définitions, ou plutôt trois faits: l'un, que le gouvernement républicain est celui où le peuple en corps, ou seulement une partie du peuple, a la souveraine puissance: le monarchique, celui où un seul gouverne, mais par des lois sixes & établies; au lieu que dans le despotique, un seul, sans loi & sans regle, entraîne tout par sa volonté & par ses caprices.

# 16 De l'esprit des Lois,

Voilà ce que j'appelle la nature de chaque gouvernement. Il faut voir quelles font les lois qui suivent directement de cette nature, & qui par conféquent sont les premieres lois sondamentales.

#### CHAPITRE II.

Du gouvernement républicain, & des Lois relatives à la démocratie.

ORSQUE dans la république, le peuple en corps a la souveraine puissance, c'est une démocratie. Lorsque la souveraine puissance est entre les mains d'une partie du peuple, cela s'appelle une aristocratie.

Le peuple, dans la démocratie, est à certains égards le monarque; à certains

autres, il est le sujet.

Il ne peut être monarque que par ses suffrages qui sont ses volontés. La volonté du souverain est le souverain luimême. Les lois qui établissent le droit de suffrage, sont donc sondamentales dans ce gouvernement. En esset, il est aussi important d'y régler comment, par qui, à qui, sur quoi les suffrages

doivent être donnés, qu'il l'est dans une monarchie de savoir quel est le monarque, & de quelle manière il doit gouverner.

LIBANIUS (a) dit, qu'à Athenes un etranger qui se méloit dans l'assemblée du peuple, étoit puni de mort. C'est qu'un tel homme usurpoit le droit de souveraineté.

Il est essentiel de fixer le nombre des citoyens qui doivent former les assemblées; sans cela on pourroit ignorersi le peuple a parlé, ou seulement une partie du peuple. A Lacédémone, il falloit dix mille citoyens. A Rome, née dans la petitesse pour aller à la grandeur; à Rome, faite pour éprouver toutes les vicissitudes de la fortune; à Rome, qui avoit tantôt presque tous ses citoyens hors de ses murailles, tantôt toute l'Italie & une partie de la terre dans ses murailles, on n'avoit point fixé ce nombre (b); & ce fut une des grandes causes de sa ruine.

Le peuple qui a la souveraine puissance, doit faire par lui-même tout ce qu'il peut bien faire; & ce qu'il ne

<sup>(</sup>a) Déclamations 17 & 18. (b) Voyez les Confidérations sur les causes de la grandeur des Romains & de leur décadence, chap. IX. Paris , 1755.

18 DE L'ESPRIT DES LOIS, peut pas bien faire, il faut qu'il le fasse

par ses ministres.

Ses ministres ne sont point à lui, s'il ne les nomme : c'est donc une maxime fondamentale de ce gouvernement, que le peuple nomme ses ministres, c'est-à-

dire ses magistrats.

Il a besoin, comme les monarques; & même plus qu'eux, d'être conduit par un conseil ou sénat. Mais pour qu'il y ait consiance, il faut qu'il en élise les membres; soit qu'il les choissse luimême, comme à Athenes; ou par quelque magistrat qu'il a établi pour les élire, comme cela se pratiquoit à Rome

dans quelques occasions.

Le peuple est admirable pour choisir ceux à qui il doit consier quelque partie de son autorité: Il n'a à se déterminer que par des choses qu'il ne peut ignorer, et des saits qui tombent sous les sens. Il sait très - bien qu'un homme a été souvent à la guerre, qu'il y a eu tels ou tels succès : il est donc très-capable d'élire un général. Il sait qu'un juge est assidu, que beaucoup de gens se retirent de son tribunal contens de lui, qu'on ne l'a pas convaincu de corruption; en voilà assez pour qu'il élise un

préteur. Il a été frappé de la magnificence ou des richesses d'un citoyen; cela suffit pour qu'il puisse choisir un édile. Toutes ces choses sont des faits dont il s'instruit mieux dans la place publique, qu'un monarque dans son palais. Mais, saura-t-il conduire une affaire, connoître les lieux, les occasions, les momens, en prositer? Non: il ne le saura pas.

Si l'on pouvoit douter de la capacité naturelle qu'a le peuple pour discerner le mérite, il n'y auroit qu'à jeter les yeux sur cette suite continuelle de choix étonnans que firent les Athèniens & les Romains; ce qu'on n'attribuera pas sans

doute au hasard.

On fait qu'à Rome, quoique le peuple se sût donné le droit d'élever aux charges les plébéiens, il ne pouvoit se résoudre à les élire; & quoiqu'à Athenes on pût, par la loi d'Aristide, tirer les magistrats de toutes les classes, il n'arriva jamais, dit Xénophon (a), que le bas-peuple demandât celles qui pouvoient intéresser son salut ou sa gloire.

Comme la plupart des citoyens, qui

<sup>(</sup>a) Pages 691 & 692, édition de Wechelius, de l'an 1596.

ont assez de suffisance pour élire, n'en ont pas assez pour être élus; de même le peuple, qui a assez de capacité pour se faire rendre compte de la gestion des autres, n'est pas propre à gérer par lui-

même.

Il faut que les affaires aillent, & qu'elles aient un certain mouvement qui ne soit ni trop lent ni trop vîte. Mais le peuple a toujours trop d'action, ou trop peu. Quelquesois avec cent mille bras il renverse tout; quelquesois avec cent mille pieds il ne va que comme les insectes.

Dans l'état populaire, on divise le peuple en de certaines classes. C'est dans la maniere de faire cette division, que les grands législateurs se sont signalés; & c'est de-là qu'ont toujours dépendu la durée de la démocratie, & sa

prospérité.

Servius-Tullius suivit dans la composition de ses classes, l'esprit de l'aristocratie. Nous voyons dans Tite-Live (a) & dans Denys d'Halicarnasse (b), comment il mit le droit de suffrage entre les mains des principaux citoyens. Il avoit

<sup>(</sup>a) Liv. I. (b) Liv. IV; art. 15 & fuiv.

divisé le peuple de Rome en cent quatrevingt-treize centuries, qui formoient six classes. Et mettant les riches, mais en plus petit nombre, dans les premieres centuries; les moins riches, mais en plus grand nombre, dans les suivantes; il jeta toute la foule des indigens dans la derniere: & chaque centurie n'ayant qu'une voix (a), c'étoient les moyens & les richesses qui donnoient le suffrage, plutôt que les personnes.

Solon divisa le peuple d'Athenes en quatre classes. Conduit par l'esprit de la démocratie, il ne les sit pas pour fixer ceux qui devoient élire, mais ceux qui pouvoient être élus: & laissant à chaque citoyen le droit d'élection, il voulut (b) que dans chacune de ces quatre classes on pût élire des juges; mais que ce ne sût que dans les trois premières, où étoient les citoyens aisés, qu'on pût prendre les magistrats.

Comme la division de ceux qui ont droit de suffrage, est dans la républi-

(b) Denys d'Halicarnasse, éloge d'Isocrate, p. 97. tome 2, écition de Wechelius, Pollux, liv, VIII, chap. X, art. 130.

<sup>(</sup>a) Voyez dans les Confidérations sur les causes de la grandeur des Romains & de leur décadence, c. IX. comment cet esprit de Servius-Tullius se conferva dans la république.

que une loi fondamentale; la maniere de le donner est une autre loi fondamentale.

Le suffrage par le fort est de la nature de la démocratie; le suffrage par choix est de celle de l'aristocratie.

Le sort est une façon d'élire qui n'afflige personne; il laisse à chaque citoyen une espérance raisonnable de servir sa patrie.

Mais, comme il est défectueux par lui-même, c'est à le régler & à le corriger que les grands législateurs se sont

surpassés.

Solon établit à Athenes, que l'on nommeroit par choix à tous les emplois militaires, & que les sénateurs & les juges seroient élus par le sort.

Il voulut que l'on donnât par choix les magistratures civiles qui exigeoient une grande dépense, & que les autres

fussent données par le sort.

Mais pour corriger le sort, il régla qu'on ne pourroit élire que dans le nombre de ceux qui se présenteroient; que celui qui auroit été élu, seroit examiné par des juges (a), & que chacun

<sup>(</sup>a) Voyez l'oraison de Démosthene, de falsa legae. & l'oraison contre Timarque.

pourroit l'accuser d'en être indigne (a): cela tenoit en même temps du sort & du choix. Quand on avoit fini le temps de sa magistrature, il falloit essuyer un autre jugement sur la maniere dont on s'étoit comporté. Les gens sans capacité devoient avoir bien de la répugnance à donner leur nom pour être tirés au sort.

La loi qui fixe la maniere de donner les billets de suffrage, est encore une loi fondamentale dans la démocratie. C'est une grande question, si les suffrages doivent être publics ou secrets. Cicéron (b) écrit que les lois (c) qui les rendirent secrets dans les derniers temps de la république Romaine, surent une des grandes causes de sa chute. Comme ceci se pratique diversement dans différentes républiques, voici, je crois, ce qu'il en faut penser.

Sans doute que, lorsque le peuple

<sup>(</sup>a) On tiroit même pour chaque place deux billets; l'un qui donnoit la place, l'autre qui nommoit celui qui devoit succéder, en cas que le premier sût rejeté.

<sup>(</sup>b) Liv. I & III des Lois.

<sup>(</sup>c) Elles s'appeloient lois eabulaires; on donnoit à chaque citoyen deux tables; la première marquéa d'un A, pour dire antiquo; l'autre d'un U & d'une R, uti rogas.

donne ses suffrages, ils doivent être publics (a); & ceci doit être regardé. comme une loi fondamentale de la démocratie. Il faut que le petit peuple soit éclairé par les principaux, & contenu: par la gravité de certains personnages. Ainsi dans la république Romaine, en rendant les suffrages secrets, on détruisittout; il ne sut plus possible d'éclairer une populace qui se perdoit. Mais lorsque dans une aristocratie le corps des nobles donne les suffrages (b), ou dans une démocratie le sénat (c); comme il n'est-là question que de prévenir les brigues, les suffrages ne sauroient être trop fecrets.

La brigue est dangereuse dans un sénat, elle est dangereuse dans un corps de nobles: elle ne l'est pas dans le peuple, dont la nature est d'agir par passion. Dans les états où il n'a point de part au gouvernement, il s'échaussera pour un acteur, comme il auroit fait pour les affairer. Le malheur d'une république,

<sup>(</sup>a) A Athenes on levoit les mains.

<sup>(</sup>b) Comme à Veniso. (c) Les trente tyrans d'Athenes voulurent que les suffrages des Artopagires fussent publics, pour les diriger à leur fantaine. Lystas, orats contra Agorat, cap. VIII.

# LIV. II. CHAP. II. 25 c'est lorsqu'il n'y a plus de brigues, & cela arrive, lorsqu'on a corrompu le peuple à prix d'argent: il devient de sang-froid, il s'affectionne à l'argent;

fang-froid, il s'affectionne à l'argent; maisil ne s'affectionne plus aux affaires: fans fouci du gouvernement, & de ce qu'on y propose, il attend tranquille-

ment son salaire.

C'est encore une loi fondamentale de la démocratie, que le peuple seul fasse des lois. Il y a pourtant mille occasions où il est nécessaire que le sénat puisse statuer; il est même souvent à propos d'essayer une loi avant de l'établir. La constitution de Rome & celle d'Athenes étoient très-sages. Les arrêts du sénat (a) avoient sorce de loi pendant un an; ils ne devenoient perpétuels que par la volonté du peuple.

#### CHAPITRE III.

Des Lois relatives à la nature de l'aristocratie.

DANS l'aristocratie, la souveraine puissance est entre les mains d'un certain nombre de personnes. Ce sont

(a) Voyez Denys d'Halicarnasse, liv. IV & IX.

Tome 1. B

elles qui font les lois & qui les font exécuter; & le reste du peuple n'est tout au plus à leur égard, que comme dans une monarchie les sujets sont à

l'égard du monarque.

On n'y doit point donner le suffrage par sort; on n'en auroit que les inconvéniens. En effet, dans un gouvernement qui a déjà établi les distinctions les plus affligeantes, quand on seroit choisi par le sort, on n'en seroit pas moins odieux; c'est le noble qu'on envie, & non pas le magistrat.

Lorsque les nobles sont en grand nombre, il faut un fénat qui regle les affaires que le corps des nobles ne sauroit décider, & qui prépare celles dont il décide. Dans ce cas, on peut dire que l'aristocratie est en quelque sorte dans le fénat, la démocratie dans le corps des nobles, & que le peuple n'est rien.

Ce sera une chose très-heureuse dans l'aristocratie, si par quelque voie indirecte on fait sortir le peuple de son anéantissement: ainsi à Genes la banque de Saint-Georges, qui est administrée en grande partie par les principaux du peuple, donne à celui-ci une certaine

# LIV. II. CHAP. III. 27

influence dans le gouvernement, qui

en fait toute la prospérité (a).

Les sénateurs ne doivent point avoir le droit de remplacer ceux qui manquent dans le sénat; rien ne seroit plus capable de perpétuer les abus. A Rome, qui sut dans les premiers temps une espece d'aristocratie, le sénat ne se suppléoit pas lui-même, les sénateurs nouveaux étoient nommés (b) par les censeurs.

Une autorité exorbitante, donnée tout-à-coup à un citoyen dans une république, forme une monarchie, ou plus qu'une monarchie. Dans celle-ci les lois ont pourvu à la constitution, ou s'y font accommodées; le principe du gouvernement arrête le monarque: mais, dans une république où un citoyen se fait donner (c) un pouvoir exorbitant, l'abus de ce pouvoir est plus grand, parce que les lois, qui ne l'ont point prévu, n'ont rien fait pour l'arrêter.

<sup>(</sup>a) Voyez M. Adiffon, voyage d'Italie, p. 16. (b) Ils le furent d'abord par les confuls. (c) C'est ce qui renversa la république Romaine.

<sup>(</sup>tc) C'est ce qui renversa la république Romaine. Voyez les Considérations sur les causes de la grandeur des Romains, & de leur décadence. Paris , 4755.

L'exception à cette regle, est lorsque la constitution de l'état est telle qu'il a besoin d'une magistrature qui ait un pouvoir exorbitant. Telle étoit Rome avec ses dictateurs, telle est Venise avec ses inquisiteurs d'état; ce sont des magistratures terribles, qui ramenent violemment l'état à la liberté. Mais, d'où vient que ces magistratures se trouvent si différentes dans ces deux républiques? C'est que Rome désendoit les restes de son aristocratie contre le peuple; au lieu que Venise se sert de ses inquisiteurs d'état pour maintenir son aristocratie contre les nobles. De-là il suivoit, qu'à Rome la distature ne devoit durer que peu de temps, parce que le peuple agit par sa fougue & non pas par ses desseins. Il falloit que cette magistrature s'exerçât avec éclat, parce qu'il s'agissoit d'intimider le peuple, & non pas de le punir; que le dictateur ne fût créé que pour une seule affaire, & n'eût une autorité sans bornes qu'à raison de cette affaire, parce qu'il étoit toujours créé pour un cas imprévu. A Venise, au contraire, il faut une magistrature permanente : c'est - là que les desseins peuvent être commençés.

fuivis, suspendus, repris; que l'ambition d'un seul devient celle d'une famille, & l'ambition d'une famille celle de plusieurs. On a besoin d'une magistrature cachée, parce que les crimes qu'elle punit, toujours profonds, se forment dans le secret & dans le silence. Cette magistrature doit avoir une inquisition générale, parce qu'elle n'a pas à arrêter les maux que l'on connoît, mais à prévenir même ceux qu'on ne connoît pas. Enfin cette derniere est établie pour venger les crimes qu'elle soupçonne; & la premiere employoit plus les menaces que les punitions pour les crimes, même avoués par leurs auteurs.

Dans toute magistrature, il faut compenser la grandeur de la puissance par la briéveté de sa durée. Un an est le temps que la plupart des législateurs ont fixé; un temps plus long seroit dangereux, un plus court seroit contre la nature de la chose. Qui est-ce qui voudroit gouverner ainsi ses affaires domestiques? A Raguse (a) le ches de la république change tous les mois, les autres officiers toutes les semaines, le gouverneur du château tous les jours.

<sup>(</sup>a) Voyages de Tournefort.

# 30 De L'esprit des Lois,

Ceci ne peut avoir lieu que dans une petite république (a) environnée de puissances formidables, qui corromproient aisément de petits magistrats.

La meilleure aristocratie est celle où la partie du peuple qui n'a point de part à la puissance, est si petite & si pauvre, que la partie dominante n'a aucun intérêt à l'opprimer. Ainsi, quand Antipater (b) établit à Athenes que ceux qui n'auroient pas deux mille drachmes, seroient exclus du droit de suffrage, il forma la meilleure aristocratie qui sût possible, parce que ce cens étoit si petit, qu'il n'excluoit que peu de gens, & personne qui est quelque considération dans la cité.

Les familles aristocratiques doivent donc être peuple, autant qu'il est possible. Plus une aristocratie approchera de la démocratie, plus elle sera parfaite; & elle le deviendra moins, à mesure qu'elle approchera de la monarchie.

La plus imparfaite de toutes est celle où la partie du peuple qui obéit est dans l'esclavage civil de celle qui

(b) Diodore, liv. XVIII, pag. 601; édition de

<sup>(</sup>a) A Luques, les magistrats ne font établis que

LIV. II. CHAP. IV. 31 commande, comme l'aristocratie de Pologne, où les paysans sont esclaves de la noblesse.

#### CHAPITRE IV.

Des lois, dans leur rapport avec la nature du gouvernement monarchique.

L'éch-à-dire de celui où un seul gouverne par des lois fondamentales. J'ai dit les pouvoirs intermédiaires, subordonnés & dépendans: en esset dans la monarchie, le prince est la source de tout pouvoir politique & civil. Ces lois sondamentales supposent nécessairement des canaux moyens par où coule la puissance: car s'il n'y a dans l'état que la volonté momentanée & capricieuse d'un seul, rien ne peut être fixe, & par conséquent aucune loi sondamentale.

Le pouvoir intermédiaire subordonné le plus naturel, est celui de la noblesse. Elle entre en quelque façon dans l'essence de la monarchie, dont la maxima B iv

# 32 De l'esprit des Lois,

fondamentale est, point de monarque; point de noblesse; point de noblesse; point de monarque; mais on a un

despote.

Îl y a des gens qui avoient imaginé dans quelques états en Europe, d'abolir toutes les justices des seigneurs. Ils ne voyoient pas qu'ils vouloient saire ce que le parlement d'Angleterre a sait. Abolissez dans une monarchie les prérogatives des seigneurs, du clergé, de la noblesse & des villes; vous aurez bientôt un état populaire, ou bien un état despotique.

Les tribunaux d'un grand état en Europe frappent sans cesse depuis plufieurs siecles, sur la jurisdiction patrimoniale des seigneurs & sur l'ecclésiastique. Nous ne voulons pas censurer des magistrats si sages: mais nous laissons à décider jusqu'à quel point la constitu-

tion en peut être changée.

Je ne suis point entêté des privileges des ecclésiastiques: mais je voudrois qu'on sixat bien une sois leur juridiction. Il n'est point question de savoir si on a euraison de l'établir: mais si elle est établie; si elle fait une partie des lois du pays, & si elle y est partout relative; si

entre deux pouvoirs que l'on reconnoît indépendans, les conditions ne doivent pas être réciproques; & s'il n'est pas égal à un bon sujet de défendre la justice du prince, ou les limites qu'elle

s'est de tout temps prescrites.

Autant que le pouvoir du clergé est dangereux dans une république, autant est-il convenable dans une monarchie, sur-tout dans celles qui vont au despotisme. Où en seroient l'Espagne & le Portugal depuis la perte de leurs lois, sans ce pouvoir qui arrête seul la puisfance arbitraire? Barriere toujours bonne, lorsqu'il n'y en a point d'autre: car, comme le despotisme cause à la nature humaine des maux essroyables, le mal même qui le limite est un bien.

Comme la mer, qui semble vouloir couvrir toute la terre, est arrêtée par les herbes & les moindres graviers qui se trouvent sur le rivage; ainsi les monarques, dont le pouvoir paroît sans bornes, s'arrêtent par les plus petits obstacles, & soumettent leur sierté naturelle

à la plainte & à la priere.

Les Anglois, pour favoriser la liberté, ont ôté toutes les puissances intermédiaires qui formoient leur monarchie.

Ils ont bien raison de conserver cette liberté; s'ils venoient à la perdre, ils seroient un des peuples les plus esclaves de la terre.

M. Law, par une ignorance égale de la constitution républicaine & de la monarchique, sut un des plus grands promoteurs du despotisme que l'on eût encore vu en Europe. Outre les changemens qu'il sit si brusques, si inusités, si inouis; il vouloit ôter les rangs intermédiaires, & anéantir les corps politiques: il dissolvoit (a) la monarchie par ses chimériques remboursemens, & sembloit vouloir racheter la constitution même.

Il ne sussit pas qu'il y ait dans une monarchie des rangs intermédiaires; il faut encore un dépôt de lois. Ce dépôt ne peut être que dans les corps politiques, qui annoncent les lois lorsqu'elles sont saites, & les rappellent lorsqu'on les oublie. L'ignorance naturelle à la noblesse, son inattention, son mépris pour le gouvernement civil, exigent qu'il y ait un corps qui fasse sans cesse sortir les lois de la poussiere où elles

<sup>(</sup>a) Ferdinand, roi d'Arragon, se sit grand-maître des ordres; & cela seul altera la constitution.

#### LIV. II. CHAP. IV.

feroient ensevelies. Le conseil du prince n'est pas un dépôt convenable. Il est par sa nature le dépôt de la volonté momentanée du prince qui exécute, & non pas le dépôt des lois sondamentales. De plus, le conseil du monarque change sans cesse; il n'est point permanent; il ne sauroit être nombreux; il n'a point à un assez haut degré la consiance du peuple; il n'est donc pas en état de l'éclairer dans les temps difficiles, ni de le ramener à l'obéissance.

Dans les états despotiques, où il n'y a point de lois sondamentales, il n'y a pas non plus de dépôt de lois. De-là vient que dans ces pays la religion a ordinairement tant de sorce; c'est qu'elle sorme une espece de dépôt & de permanence: & si ce n'est pas la religion, ce sont les coutumes qu'on y vénere au lieu des lois.



#### CHAPITRE

'Des Lois relatives à la nature de l'état despotique.

L résulte de la nature du pouvoir L despotique, que l'homme seul qui l'exerce, le fasse de même exercer par un seul. Un homme à qui ses cinq sens disent sans cesse qu'il est tout, & que les autres ne sont rien, est naturellement paresseux, ignorant, voluptueux. Il abandonne donc les affaires. Mais, s'il les confioit à plusieurs, il y auroit des disputes entr'eux; on feroit des brigues pour être le premier esclave; le prince Teroit obligé de rentrer dans l'administration. Il est donc plus simple qu'il l'abandonne à un vizir (a) qui aura d'abord la même puissance que lui. L'établissement d'un vizir est dans cet état une loi fondamentale.

On dit qu'un pape, à son élection, pénétré de son incapacité, fit d'abord des difficultés infinies. Il accepta enfin, & livra à son neveu toutes les affaires.

<sup>(</sup> a ) Les rois d'Orient ont toujours des vizirs, dit M. Chardin.

Il étoit dans l'admiration, & disoit:

"Je n'aurois jamais cru que cela eût été

" si aisé ". Il en est de même des princes
d'Orient. Lorsque de cette prison, où
des eunuques leur ont affoibli le cœur

& l'esprit, & souvent leur ont laissé
ignorer leur état même, on les tire pour
les placer sur le trône, ils sont d'abord
étonnés: mais quand ils ont fait un
vizir, & que dans leur sérail ils se sont
livrés aux passions les plus brutales;
lorsqu'au milieu d'une cour abattue, ils
ont suivi leurs caprices les plus stupides, ils n'auroient jamais cru que cela
eût été si aisé.

Plus l'empire est étendu, plus le sérail s'agrandit, & plus par conséquent le prince est enivré de plaisirs. Ainsi dans ces états, plus le prince a de peuples à gouverner, moins il pense au gouvernement; plus les affaires y sont grandes, & moins on y délibere sur les

affaires.



# 38 DE L'ESPRIT DES LOIS,



## LIVRE III.

Des principes des trois gouvernemens.

#### CHAPITRE PREMIER.

Différence de la nature du gouvernement & de son principe.

A PRÈS avoir examiné quelles sont les lois relatives à la nature de chaque gouvernement, il faut voir celles qui le sont à son principe.

Il y a cette différence (a) entre la nature du gouvernement & son principe, que sa nature est ce qui le fait être tel; & son principe, ce qui le fait agir. L'une est sa structure particuliere, & l'autre les passions humaines qui le sont mouvoir.

Or les lois ne doivent pas être moins relatives au principe de chaque gouvernement, qu'à sa nature. Il saut donc chercher quel est ce principe. C'est ce que je vais faire dans ce livre-ci.

<sup>(</sup>a) Cette distinction est très-importante, & j'en tirerai bien des conséquences; elle est la cles d'une infinité de lois.

### CHAPITRE II.

Du principe des divers gouvernemens?

J'AI dit que la nature du gouvernement républicain, est que le peuple en corps, ou de certaines familles, y aient la souveraine puissance: celle du gouvernement monarchique, que le prince y ait la souveraine puissance, mais qu'ill'exerce selon les lois établies: celle du gouvernement despotique, qu'un seul y gouverne selon ses volontés & ses caprices. Il ne m'en faut pas davantage pour trouver leurs trois principes; ils en dérivent naturellement. Je commencerai par le gouvernement républicain, & je parlerai d'abord du démocratique.

#### CHAPITRE III.

Du principe de la démocratie.

L ne faut pas beaucoup de probité, pour qu'un gouvernement monarchique ou un gouvernement despotique se maintiennent ou se soutiennent. La

## 40 DE L'ESPRIT DES LOIS,

force des lois dans l'un, le bras du prince toujours levé dans l'autre, reglent ou contiennent tout. Mais, dans un état populaire, il faut un ressort de

plus, qui est la VERTU.

Cé que je dis est confirmé par le corps entier de l'histoire, & est très-conforme à la nature des choses. Car il est clair que dans une monarchie, où celui qui fait exécuter les lois se juge au-dessus des lois, on a besoin de moins de vertu que dans un gouvernement populaire, où celui qui fait exécuter les lois sent qu'il y est soumis lui-même, & qu'il en portera le poids.

Il est clair encore que le monarque qui, par mauvais conseil ou par négligence, cesse de faire exécuter les lois, peut aisément réparer le mal; il n'a qu'à changer de conseil, ou se corriger de cette négligence même. Mais lorsque, dans un gouvernement populaire, les lois ont cessé d'être exécutées, comme cela ne peut venir que de la corruption de la république, l'état est déjà perdu.

Ce fut un assez beau spectacle dans le siecle passé, de voir les efforts impuissans des Anglois pour établir parmi eux la démocratie, Comme ceux qui avoient part aux affaires n'avoient point de vertu, que le urambition étoit irritée par le succès de celui qui avoit le plus osé (a), que l'esprit d'une faction n'étoit réprimé que par l'esprit d'une autre; le gouvernement changeoit sans cesse; le peuple étonné cherchoit la démocratie, & nela trouvoit nulle part. Ensin, après bien des mouvemens, des chocs & des secousses, il fallut se reposer dans le gouvernement même qu'on avoit proscrit.

Quand Sylla voulut rendre à Rome la liberté, elle ne put plus la recevoir; elle n'avoit plus qu'un foible reste de vertu: & comme elle en eut toujours moins, au lieu de se réveiller après César, Tibere, Caius, Claude, Néron, Domicien, elle sut toujours plus esclave; tous les coups porterent sur les tyrans.

aucun sur la tyrannie.

Les politiques Grecs qui vivoient dans le gouvernement populaire, ne reconnoissoient d'autre sorce qui pût le soutenir, que celle de la vertu. Ceux d'aujourd'hui ne nous parlent que de manusactures, de commerce, de sinances, de richesses & de luxe même.

## (a) Cromwell,

## 42 De l'esprit des Lois,

Lorsque cette vertu cesse, l'ambition entre dans les cœurs qui peuvent la recevoir, & l'avarice entre dans tous. Les désirs changent d'objets; ce qu'on aimoit, on ne l'aime plus; on étoit libre avec les lois, on veut être libre contr'elles; chaque citoyen est comme un esclave échappé de la maison de son maître; ce qui étoit maxime, on l'appelle rigueur; ce qui étoit regle, on l'appelle gêne; ce qui étoit attention, on l'appelle crainte. C'est la frugalité qui y est l'avarice, & non pas le désir d'avoir. Autrefois le bien des particuliers faisoit le trésor public, mais pour lors le trésor public devient le patrimoine des particuliers. La république est une dépouille; & sa force n'est plus que le pouvoir de quelques citoyens & la licence de tous.

Athenes eut dans son sein les mêmes forces pendant qu'elle domina avec tant de gloire, & pendant qu'elle servit avec tant de honte. Elle avoit vingt millecitoyens (a), lorsqu'elle défendit les Grecs contre les Perses, qu'elle disputa l'empire à Lacédémone, & qu'elle attaqua la Sicile. Elle en avoit vingt

<sup>(</sup>a) Plutarque, in Pericle. Platon, in Critid.

## LIV. III. CHAP. III.

mille, lorsque Demetrius de Phalere les dénombra (a), comme dans un marché l'on compte les efelaves. Quand Philippe osa dominer dans la Grece, quand il parut aux portes d'Athenes (b), elle n'avoit encore perdu que le temps. On peut voir dans Démosthene quelle peine il fallut pour la réveiller : on y craignoit Philippe, non pas comme l'ennemi de la liberté, mais des plaisirs (c). Cette ville, qui avoit résissé à tant de défaites, qu'on avoit vu renaître après ses destructions, fut vaincue à Chéronée, & le fut pour toujours. Qu'importe que Philippe renvoie tous les prisonniers? Il ne renvoie pas des hommes. Il étoit toujours aussi aisé de triompher des forces d'Athenes, qu'il étoit difficile de triompher de sa vertu.

Comment Carthage auroit-elle pu se soutenir? Lorsque Annibal, devenu préteur, voulut empêcher les magistrats depiller la république, n'allerent-ils pas

<sup>(</sup>a) Il s'y trouva vingt-un mille citoyens, dix mille citangers, quatre cents mille esclaves. Foy. Athende, liv. VI.

<sup>(</sup>b) Elle avoit vingt mille citoyens. Voyez Démosthene, in Ariftog.

<sup>(</sup>c) Ils avoient fait une loi pour punir de mort celui qui proposeroit de convertir aux usages de la guerre l'argent destiné pour les théâtres.

## 44 De l'esprit des Lois,

l'accuser devant les Romains? Malheureux, qui vouloient être citoyens sans
qu'il y eût de cité, -& tenir leurs richesses de la main de leurs destructeurs!
Bientôt Rome leur demanda pour ôtages trois cents de leurs principaux citoyens; elle se fit livrer les armes & les
vaisseaux, & ensuite leur déclara la
guerre. Par les choses que fit le désespoir dans Carthage désarmée (a), on
peut juger de ce qu'elle auroit pu saire
avec sa vertu, lorsqu'elle avoit ses
forces.

## CHAPITRE IV.

Du principe de l'Aristocratie.

OMME il faut de la vertu dans le gouvernement populaire, il en faut aussi dans l'aristocratique. Il est vrai qu'elle n'y est pas absolument requise.

Le peuple qui est à l'égard des nobles ce que les sujets sont à l'égard du monarque, est contenu par leurs lois. Il a donc moins besoin de vertu que le peuple de la démocratie. Mais, comment les nobles seront-ils contenus?

<sup>(</sup>a) Cette guerre dura trois aus.

#### Liv. III. CHAP. IV.

Ceux qui doivent faire exécuter les lois contre leurs collegues, sentiront d'abord qu'ils agissent contre eux-mêmes. Il faut donc de la vertu dans ce corps, par la nature de la constitution.

Le gouvernement aristocratique a par lui-même une certaine force que la démocratie n'a pas. Les nobles y forment un corps', qui, par sa prérogative & pour sonintérêt particulier, réprime le peuple: il suffit qu'il y ait des lois, pour qu'à cet égard elles soient exécutées.

Mais autant qu'il est aisé à ce corps de réprimer les autres, autant est-il difficile qu'il se réprime lui-même (a). Telle est la nature de cette constitution, qu'il semble qu'elle mette les mêmes gens sous la puissance des lois, & qu'elle les en retire.

Or un corps pareil ne peut se réprimer que de deux manieres; ou par une grande vertu, qui fait que les nobles se trouvent en quelque façon égaux à leur peuple, ce qui peut former une grande république; ou par une vertu moindre.

(a) Les crimes publics y pourront être punis, parce que c'eft l'affaire de tous : les crimes particuliers n'y feront pas punis , parce que l'affaire de tous est de ne les pas punir.

qui est une certaine modération qui rend les nobles au moins égaux à euxmêmes; ce qui fait leur conservation.

La modération est donc l'ame de ces gouvernemens. J'entends celle qui est fondée sur la vertu, non pas celle qui vient d'une lâcheté & d'une paresse de l'ame.

#### CHAPITRE V.

Que la vertu n'est point le principe du gouvernement monarchique.

Ans les monarchies, la politique fait faire les grandes choses avec le moins de vertu qu'elle peut; comme dans les plus belles machines, l'art emploie aussi peu de mouvemens, de forces & de roues qu'il est possible.

L'état subsiste indépendamment de l'amour pour la patrie, du désir de la vraie gloire, du renoncement à soimême, du facrifice de ses plus chers intérêts, & de toutes ces vertus héroïques que nous trouvons dans les anciens, & dont nous avons seulement entendu parler.

Les lois y tiennent la place de toutes

# LIV. III. CHAP. V.

ces vertus, dont on n'a aucun besoin; l'état vous en dispense: une action qui se fait sans bruit y est en quelque saçon

sans conséquence.

Quoique tous les crimes foient publics par leur nature, on distingue pourtant les crimes véritablement publics d'avec les crimes privés, ainsi appellés, parce qu'ils offensent plus un particu-

lier, que la société entiere.

Or, dans les républiques, les crimes privés sont plus publics; c'est-à-dire, choquent plus la constitution de l'état que les particuliers: & dans les monarchies, les crimes publics sont plus privés; c'est-à-dire, choquent plus les sortunes particulieres que la constitution de l'état même.

Je supplie qu'on ne s'offense pas de ce que l'ai dit; je parle après toutes les histoires. Je sais très-bien qu'il n'est pas rare qu'il y ait des princes vertueux; mais je dis que dans une monarchie il est très-difficile que le peuple le soit (a).

Qu'on lise ce que les historiens de

<sup>(</sup>a) Je parle ici de la vertu politique, qui est la vertu morale dans le sens qu'elle se dirige au bien général, fort peu des vertus morales particulieres, & point du tout de cette vertu qui a du rapport aux vérités révélées. On verrabien ceci au liv. V. ch. H.

## 48 DE L'ESPRIT DES LOIS,

tous les temps ont dit sur la cour des monarques; qu'on se rappelle les conversations des hommes de tous les pays sur le misérable caractere des courtisans: ce ne sont point des choses de spéculation, mais d'une triste expérience.

L'ambition dans l'oisiveté, la bassesse dans l'orgueil, le désir de s'enrichir sans travail, l'aversion pour la vérité, la flatterie, la trahison, la perfidie, l'abandon de tous ses engagemens, le mépris des devoirs du citoyen, la crainte de la vertu du prince, l'espérance de ses foiblesses, & plus que tout cela, le ridicule perpétuel jeté sur la vertu, forment, je crois, le caractere du plus grand nombre des courtisans, marqué dans tous les lieux & dans tous les temps. Or il est trèsmal-aifé que la plupart des principaux d'un état soient mal-honnêtes gens; & que les inférieurs soient gens de bien; que ceux-là soient trompeurs, & que ceux-ci consentent à n'être que dupes.

Que si dans le peuple il se trouve quelque malheureux honnête homme (a), le cardinal de Richelieu, dans son testament politique, insinue qu'un monarque

<sup>(</sup>a) Entendez ceci dans le sens de la note précédente.

#### LIV. III. CHAP. V.

doit se garder de s'en servir (a). Tant il est vrai que la vertu n'est pas le resfort de ce gouvernement! Certainement elle n'en est point exclue; mais elle n'en est pas le ressort.

#### CHAPITRE VI.

Comment on supplée à la vertu dans le gouvernement monarchique.

JE me hâte & je marche à grands pas, afin qu'on ne croie pas que je fasse une satire du gouvernement monarchique. Non: s'il manque d'un ressort, il en a un autre. L'HONNEUR, c'est-àdire, le préjugé de chaque personne & de chaque condition, prend la place de la vertu politique dont j'ai parlé, & la représente par-tout. Il y peut inspirer les plus belles actions; il peut, joint à la force des lois, conduire au but du gouvernement comme la vertu même.

Ainsi dans les monarchies bien réglées, tout le monde sera à peu près bon citoyen, & on trouvera rarement

<sup>(</sup>a) Il ne faut pas, y est-il dit, se servir de gens de bas lieu; ils sont trop austeres & trop difficiles.

Tome I.

50 DE L'ESPRIT DES LOIS, quelqu'un qui soit homme de bien; car, pour être homme de bien (a), il faut avoir intention de l'être (b), & aimer l'état moins pour soi que pour luimême.

#### CHAPITRE VII.

Du principe de la Monarchie.

Le gouvernement monarchique su ppose, comme nous avons dit, des
prééminences, des rangs, & même une
noblesse d'origine. La nature de l'honneur est de demander des préférences
& des distinctions; il est donc, par
la chose même, placé dans ce gouvernement.

L'ambition est pernicieuse dans une république. Elle a de bons essets dans la monarchie; elle donne la vie à ce gouvernement; & on y a cet avantage, qu'elle n'y est pas dangereuse, parce qu'elle y peut être sans cesse réprimée.

Vous diriez qu'il en est comme du système de l'univers, où il y a une force

. (b) Voyez la note de la pag. 47.

<sup>(</sup>a) Ce mot, homme de bien, ne s'entend ici que dans un sens positique.

LIV. III. CHAP. VII.

qui éloigne sans cesse du centre tous les corps, & une force de pesanteur qui les y ramene. L'honneur fait mouvoir toutes les parties du corps politique; il les Lie par son action même; & il se trouve que chacun va au bien commun, croyant aller à ses intérêts particuliers.

Il est vrai que, philosophiquement parlant, c'est un honneur faux qui conduit toutes les parties de l'état; mais cet honneur faux est aussi utile au public, que le vrai le seroit aux particu-

liers qui pourroient l'avoir.

Et n'est-ce pas beaucoup d'obliger les hommes à faire toutes les actions difficiles, & qui demandent de la force, fans autre récompense que le bruit de

ces actions ?

## CHAPITRE VIII.

Que l'honneur n'est point le principe des Etats despotiques.

E n'est point l'honneur qui est le uprincipe des états despotiques : les hommes y étant tous égaux, on n'y peut se préférer aux autres; les hommes y

52 DE l'ESPRIT DES LOIS, étant tous esclaves, on n'y peut se préférer à rien.

De plus, comme l'honneur a ses lois & ses regles, & qu'il ne fauroit plier; qu'il dépend bien de son propre caprice, & non pas de celui d'un autre; il ne peut se trouver que dans des états où la constitution est fixe, & qui ont des lois certaines.

Comment seroit-il soussert chez le despose? Il fait gloire de mépriser la vie, & le despote n'a de force que parce qu'il peut l'ôter. Comment pourroit-il soussert le despote? Il a des regles sui-vies, & des caprices soutenus; le despote n'a aucune regle, & ses caprices détruisent tous les autres.

L'honneur inconnu aux états despotiques, où même souvent on n'a pas de mot pour!'exprimer (a), regne dans les monarchies; il y donne la vie à tout le corps politique, aux lois & aux vertus même.

(4) Voyez Perry, pag. 447.



#### CHAPITRE IX.

Du principe du gouvernement desposique?

OMME il faut de la vertu dans une république, & dans une monarchie de l'honneur, il faut de la crainte dans un gouvernement despotique : pour la vertu, elle n'y est point nécessaire; & l'honneur y seroit dangereux.

Le pouvoir immense du prince y passe tout entier à ceux à qui il le consie. De gens capables de s'estimer beaucoup eux-mêmes, seroient en état d'y faire des révolutions. Il faut donc que la crainte y abatte tous les courages, & y éteigne jusqu'au moindre sentiment d'ambition.

Un gouvernement modéré peut, tant qu'il veut, & fans périr, relâcher ses refforts. Il se maintient par ses lois & par sa force même. Mais lorsque, dans le gouvernement despotique, le prince cesse un moment de lever le bras; quand il ne peut pas anéantir à l'instant ceux qui ont les premieres places (a), tout est perdu:

<sup>(</sup>a) Comme il arrive souvent dans l'aristocratie militaire.

# 44 De l'Esprit des Lois,

car le ressort du gouvernement, qui est la crainte, n'y étant plus, le peuple n'a plus de protecteur.

C'est apparemment dans ce sens que des cadis ont soutenu que le grandseigneur n'étoit point obligé de tenir sa parole ou son serment, lorsqu'il bor-

noit par-là son autorité (a).

Il faut que le peuple soit jugé par les lois, & les grands par la fantaisse du prince; que la tête du dernier sujet soit en sureté, & celle des bachas toujours exposée. On ne peut parler sans frémir de ces gouvernemens monstrueux. Le fophi de Perse détrôné de nos jours par Miriveis, vit le gouvernement périr avant la conquête, parce qu'il n'avoit pas versé assez de sang (b).

L'histoire nous dit que les horribles cruautés de Domitien effrayerent les gouverneurs, au point que le peuple se rétablit un peu fous son regne (c). C'est ainfi qu'un torrent qui ravage tout d'un côté, laisse de l'autre des campagnes où 'œ il voit de loin quelques prairies.

<sup>(</sup>a) Ricault, de l'Empire Ottoman. (b) Voyez l'histoire de cette révolution, par le

<sup>(</sup>c) Son gouvernement étoit militaire : ce qui est une des especes du gouvernement despotique.

#### CHAPITRE X.

Différence de l'obéiffance dans les gouvernenemens modérés & dans les gouvernemens desposiques.

Ans les états despotiques, la nature du gouvernement demande une obéissance extrême; & la volonté du prince une fois connue, doit avoir aussi infailliblement son esset, qu'une boule jetée contre une autre doit avoir le sien.

Il n'y a point de tempérament, de modification, d'accommodement, de termes, d'équivalens, de pourparlers, de remontrances; rien d'égal ou de meilleur à proposer. L'homme est une créature qui obéit à une créature qui veut.

On n'y peut pas plus représenter ses craintes sur un événement sutur, qu'excuser ses mauvais succès sur le caprice de la fortune. Le partage des hommes, comme des bêtes, y est l'instinct, l'obéissance, le châtiment.

Il ne sert de rien d'opposer les sentimens naturels, le respect pour un pere, 36 De l'esprit des Lois,

la tendresse pour ses enfans & ses semmes, les lois de l'honneur, l'état de sa santé; on a reçu l'ordre, & cela suffit.

En Perse, lorsque le roi a condamné quelqu'un, on ne peut plus lui en par-ler, ni demander grace. S'il étoit ivre ou hors de sens, il faudroit que l'arrêt s'exécutât tout de même (a); sans cela il se contrediroit, & la loi ne peut se contredire. Cette maniere de penser y a été de tout temps: l'ordre que donna Assuérus d'exterminer les Juiss ne pouvant être révoqué, on prit le parti de leur donner la permission de se défendre.

Il y a pourtant une chose que l'on peut quesquesois opposer à la volonté du prince (b); c'est la religion. On abandonnera son pere, on le tuera même, si le prince l'ordonne: mais on ne boira pas du vin, s'il le veut & s'il l'ordonne. Les lois de la religion sont d'un précepte supérieur, parce qu'elles sont données sur la tête du prince comme sur celles des sujets. Mais quant au droit naturel, il n'en est pas de même; le prince est supposé n'être plus un homme.

<sup>(</sup>a) Voyez Chardin.

## LIV. III. CHAP. X.

Dans les états monarchiques & modérés, la puissance est bornée par ce qui en est le ressort, je veux dire l'honneur, qui regne, comme un monarque, sur le prince & sur le peuple. On n'ira point lui alléguer les lois de la religion; un courtisan se croiroit ridicule: on lui alléguera sans cesse celles de l'honneur. De-là résultent des modifications nécessaires dans l'obéissance; l'honneur est naturellement sujet à des bizarreries, & l'obéissance les suivra toutes.

Quoique la maniere d'obéir soit différente dans ces deux gouvernemens, le pouvoir est pourtant le même. De quelque côté que le monarque se tourne, il emporte & précipite la balance, & est obéi. Toute la différence est que, dans la monarchie, le prince a des lumieres, & que les ministres y sont infiniment plus habiles & plus rompus aux affaires que dans l'état despotique.



#### CHAPITRE XI.

Réflexions sur tout ceci.

TELS sont les principes des trois gouvernemens: ce qui ne signifie pas que, dans une certaine république, on soit vertueux; mais qu'on devroit l'être. Cela ne prouve pas non plus que, dans une certaine monarchie, on ait de l'honneur: & que, dans un état despotique particulier, on ait de la crainte; mais qu'il faudroit en avoir: sans quoi le gouvernement sera imparfait.



## LIVRE IV.

Que les lois de l'éducation doivent étre relatives aux principes du gouvernement.

## CHAPITRE PREMIER.

Des lois de l'éducation.

L ES lois de l'éducation sont les premieres que nous recevons. Et comme elles nous préparent à être citoyens, chaque famille particuliere doit être gouvernée sur le plan de la grande famille qui les comprend toutes.

Si le peuple en général a un principe, les parties qui le composent, c'est-à-dire les familles, l'auront aussi. Les lois de l'éducation seront donc différentes dans chaque espece de gouvernement. Dans les monarchies, elles auront pour objet l'honneur; dans les républiques, la vertu; dans le desposamme, la crainte.

C vj

#### CHAPITRE II.

De l'éducation dans les Monarchies.

E n'est point dans les maisons publiques où l'on instruit l'enfance, que l'on reçoit dans les monarchies la principale éducation; c'est lorsque l'on entre dans le monde, que l'éducation en quelque saçon commence. Là est l'école de ce que l'on appelle l'honneur, ce maître universel qui doit par-tout nous conduire.

C'est-là que l'on voit & que l'on entend toujours dire trois choses; qu'il faut mettre dans les vertus une certaine noblesse, dans les mœurs une certaine franchise, dans les manieres une certaine politesse.

Les vertus qu'on nous y montre, sont toujours moins ce que l'on doit aux autres, que ce que l'on se doit à soi-même: elles ne sont pas tant ce qui nous appelle vers nos concitoyens, que ce qui nous en distingue.

On n'y juge pas les actions des hommes comme bonnes, mais comme belles; comme justes, mais comme grandes; Dès que l'honneur y peut trouver quelque chose de noble, il est ou le juge qui les rend légitimes, ou le so-

phiste qui les justifie.

Il permet la galanterie, lorsqu'elle est unie à l'idée des sentimens du cœur, ou à l'idée de conquête: Et c'est la vraie raison pour laquelle les mœurs ne sont jamais si pures dans les monarchies, que dans les gouvernemens républicains.

Il permet la ruse, lorsqu'elle est jointe à l'idée de grandeur de l'esprit ou de la grandeur des affaires; comme dans la politique, dont les finesses ne l'of-

fensent pas.

Il ne défend l'adulation, que lorsqu'elle est séparée de l'idée d'une grande fortune, & n'est jointe qu'au senti-

ment de sa propre bassesse.

A l'égard des mœurs, j'ai dit que l'éducation des monarchies doit y mettre une certaine franchise. On y veut donc de la vérité dans les discours. Mais est-ce par amour pour elle ? point du tout. On la veut, parce qu'un homme qui est accoutumé à la dire, paroît être hardi & libre, En esset, un tel homme semble ne

# 62 De L'ESPRIT DES LOIS,

dépendre que des choses, & non pas de la maniere dont un autre les reçoit.

C'est ce qui fait qu'autant qu'on y recommande cette espece de franchise, autant on y méprise celle du peuple, qui n'a que la vérité & la simplicité

pour objet.

Enfin, l'éducation dans les monarchies exige dans les manieres une certaine politesse. Les hommes nés pour vivre ensemble, sont nés aussi pour se plaire; & celui qui n'observeroit pas les bienséances, choquant tous ceux avec qui il vivroit, se décréditeroit au point qu'il deviendroit incapable de faire aucun bien.

Mais ce n'est pas d'une source si pure que la politesse a coutume de tirer son origine. Elle naît de l'envie de se distinguer. C'est par orgueil que nous sommes polis : nous nous sentons flattés d'avoir des manieres qui prouvent que nous ne sommes pas dans la bassesse, & que nous n'avons pas vécu avec cette sorte de gens que l'on a abandonnés dans tous les âges.

Dans les monarchies, la politesse est naturalisée à la cour. Un homme excessivement grand, rend tous les autres petits. De-là les égards que l'on doit à tout le monde; de-là naît la politesse, qui flatteautant ceux qui sont polis, que ceux à l'égard de qui ils le sont; parce qu'elle sait comprendre qu'on est de la cour, ou qu'on est digne d'en être.

L'air de la cour confisse à quitter sa grandeur propre pour une grandeur empruntée. Celle-ci flatte plus un courtisan que la sienne même. Elle donne une certaine modestie superbe qui se répand au loin, mais dont l'orgueil diminue insensiblement à proportion de la distance où l'on est de la source de cette grandeur.

Ontrouve à la cour une délicatesse de goût en toutes choses, qui vient d'un usage continuel des superfluités d'une grande fortune, de la variété, & surtout de la lassitude des plaisirs, de la multiplicité, de la confusion même des fantaisses, qui, lorsqu'elles sont agréables, y sont toujours reçues.

C'est sur toutes ces choses que l'éducation se porte, pour faire ce que l'on appelle l'honnête-homme, qui a toutes les qualités & toutes les vertus que l'on demande dans ce gouvernement.

Là, l'honneur se mêlant par-tout, entre dans toutes les saçons de penser

64 DE L'ESPRIT DES LOIS,

& toutes les manieres de sentir, &

dirige même les principés.

Cet honneur bizarre fait que les vertus ne sont que ce qu'il veut, & comme il les veut; il met de son chef des regles à tout ce qui nous est prescrit; il étend ou il borne nos devoirs à sa fantaisse, soit qu'ils aient leur source dans la religion, dans la politique, ou dans la morale.

Il n'y a rien dans la monarchie que les lois, la religion & l'honneur prescrivent tant que l'obéissance aux volontés du prince: mais cet honneur nous dicte, que le prince ne doit jamais nous prescrire une action qui nous déshonore, parce qu'elle nous rendroit incapable

de le servir.

Crillon refusa d'assassiment le duc de Guise, mais il offrit à Henri III de se battre contre lui. Après la Saint-Barthe-lemi, Charles IX ayant écrit à tous les gouverneurs de faire massacrer les huguenots, le vicomte Dorte qui commandoit dans Bayonne, écrivit au Roi (a): "SIRE, je n'ai trouvé parmi les habintans & les gens de guerre, que de bons citoyens, de braves soldats, & pas un bourreau: ainsi, eux & moi (a) Voyez l'histoire de d'Aubigné.

# LIV. IV. CHAP. II. 69

» supplions votre Majesté d'employer » nos bras & nos vies à choses faisa-» bles «. Ce grand & généreux courage regardoit une lâcheté comme une

chose impossible.

Il n'y a rien que l'honneur prescrive plus à la noblesse, que deservir le prince à la guerre. En esset, c'est la profession distinguée, parce que ses hasards, ses succès & ses malheuss même conduisent à la grandeur. Mais, en imposant cette loi, l'honneur veut en être l'arbitre; & s'il se trouve choqué, il exige ou permet qu'on se retire chez soi.

Il veut qu'on puisse indifféremment aspirer aux emplois ou les resuser; il tient cette liberté au-dessus de la for-

tune même.

L'honneur a donc ses regles suprêmes, & l'éducation est obligée de s'y conformer (a). Les principales sont, qu'il nous est bien permis de faire cas de notre fortune, mais qu'il nous est souverainement désendu d'en faire aucun de notre vie.

La seconde est, que sorsque nous

<sup>(</sup>a) On dit ici ce qui est, & non pas ce qui doit être: L'honneur est un préjugé, que la religion travaille tantêt à détruire, tantôt à régler,

## 66 De l'esprit des Lois,

avons été une fois placés dans un rang, nous ne devons rien faire ni souffrir qui fasse voir que nous nous tenons insé-

rieurs à ce rang même.

La troisieme, que les choses que l'honneur désend, sont plus rigoureusement désendues, lorsque les lois ne concourent point à les prescrire; & que celles qu'il exige sont plus sortement exigées, lorsque les lois ne les demandent pas.

## CHAPITRE III.

De l'éducation dans le gouvernemens desponque.

OMME l'éducation dans les monarchies ne travaille qu'à élever le cœur, elle ne cherche qu'à l'abaisser dans les états despotiques. Il faut qu'elle y soit servile. Ce sera un bien, même dans le commandement, de l'avoir eue telle; personne n'y étant tyran, sans être en même temps esclave.

L'extrême obéiffance suppose de l'ignorance dans celui qui obéit; elle en suppose même dans celui qui commande: il n'a point à délibérer, à douter, ni à raisonner; il n'a qu'à vouloir.

Dans les états despotiques, chaque maison est un empire séparé. L'éducation qui consiste principalement à vivre avec les autres, y est donc très-bornée: elle se réduit à mettre la crainte dans le cœur, & à donner à l'esprit la connoissance de quelques principes de religion fort simples. Le savoir y sera dangereux, l'émulation sunesse: & pour les vertus, Aristote ne peut croire qu'il y en ait quelqu'une de propre aux esclaves (a); ce qui borneroit bien l'éducation dans ce gouvernement.

L'éducation y est donc en quelque façon nulle. Il faut ôter tout, afin de donner quelque chose; & commencer par faire un mauvais sujet, pour faire

un bon esclave.

Eh! pourquoi l'éducation s'attacheroit-elle à y former un bon citoyen qui prît part au malheur public! S'il aimoit l'état, il feroit tenté de relâcher les refforts du gouvernement: s'il ne réussifsoit pas, il se perdroit; s'il réussissoit, il courroit risque de se perdre, lui, le prince & l'empire.

<sup>(</sup>a) Politiq. liv. I.

## CHAPITRE IV.

Différence des effets de l'éducation chez lés anciens & parmi nous.

A plupart des peuples anciens vivoient dans des gouvernemens qui ont la vertu pour principe; & lorsqu'elle y étoit dans sa force, on y faisoit des choses que nous ne voyons plus aujourd'hui, & qui étonnent nos petites ames.

Leur éducation avoit un autre avantage sur la nôtre; elle n'étoit jamais démentie. Epaminodas, la derniere année de sa vie, disoit, écoutoit, voyoit, faisoit les mêmes choses que dans l'âge où il avoit commencé d'être instruit.

Aujourd'hui nous recevons trois éducations différentes, ou contraires a celle de nos peres, celle de nos maitres, celle du monde. Ce qu'on nous dit dans la derniere, renverse toutes les idées des premieres. Celavient en quelque partie du contraste qu'il y a parmi nous entre les engagemens de la religion & ceux du monde; chose que les anciens ne connoissoient pas.

## CHAPITRE V.

De l'éducation dans le gouvernement républicain.

L'Est dans le gouvernement républicain que l'on a besoin de toute la puissance de l'éducation. La crainte des gouvernemens despotiques naît d'elle-même parmi les menaces & les châtimens; l'honneur des monarchies est favorisé par les passions, & les favorise à son tour; mais la vertu politique est un renoncement à soi-même, qui est toujours une chose très-pénible.

On peut définir cette vertu, l'amour des lois & de la patrie. Cet amour demandant une préférence continuelle de l'intérêt public au fien propre, donne toutes les vertus particulieres; elles ne

sont que cette préférence.

Cet amour est singulièrement affecté aux démocraties. Dans elles seules, le gouvernement est consié à chaque citoyen. Or le gouvernement est comme toutes les choses du monde; pour se conserver, il faut l'aimer,

On n'a jamais oui dire que les rois

70 DE L'ESPRIT DES LOIS, n'aimassent pas la monarchie, & que

les despotes haissent le despotisme.

Tout dépend donc d'établir dans la république cet amour; & c'est à l'inspirer, que l'éducation doit être attentive. Mais pour que les enfans puissent l'avoir, il y a un moyen sûr; c'est que les peres l'ayent eux-mêmes.

On est ordinairement le maître de donner à ses enfans ses connoissances; on l'est encore plus de leur donner ses

passions.

Si cela n'arrive pas, c'est que ce qui a été fait dans la maison paternelle, est détruit par les impressions du dehors.

Ce n'est point le peuple naissant qui dégénere; il ne se perd que lorsque les hommes faits sont déjà corrompus.

# CHAPITRE VI. De quelques institutions des Grecs.

ES anciens Grecs, pénétrés de la nécessité que les peuples qui vivoient sous un gouvernement populaire sussent élevés à la vertu, firent pour l'inspirer des institutions singulieres. Quand vous voyez dans la vie de Lycurgue, les lois

## LIV. IV. CHAP. VI.

qu'il donna aux Lacédémoniens, vous croyez lire l'histoire des Sévarambes. Les lois de Crete étoient l'original de celles de Lacédémone; & celles de Platon en étoient la correction.

Je prie qu'on fasse un peu d'attention à l'étendue de génie qu'il fallut à ces législateurs, pour voir qu'en choquant tous les usages reçus, en confondant toutes les vertus, ils montreroient à l'univers leur sagesse. Lycurgue, mêlant le Jarcin avec l'esprit de justice, le plus duresclavage avecl'extrême liberté, les fentimens les plus atroces avec la plus grande modération, donna de la stabilité à sa ville. Il sembla lui ôter toutes les ressources, les arts, le commerce, l'argent, les murailles: on y a de l'ambition sans espérance d'être mieux : on y a les sentimens naturels; & on n'y est ni enfant, ni mari, ni pere: la pudeur même est ôtée à la chasteté. C'est par ces chemins que Sparte est menée à la grandeur & à la gloire; mais avec une telle infaillibilité de ses institutions, qu'on n'obtenoit rien contr'elle en gagnant des batailles, si on ne parvenoit à lui ôter sa police (a).

(a) Philopamen contraignit les Lacédémoniens

La Crete & la Laconie furent gouvernées par ces lois. Lacédémone céda la derniere aux Macédoniens, & la Crete (a) fut la derniere proie des Romains. Les Samnites eurent ces mêmes infitutions, & elles furent pour ces Romains le sujet de vingt-quatre triomphes (b).

Cet extraordinaire que l'on voyoit dans les institutions de la Grece, nous l'avons vu dans la lie & la corruption de nos temps modernes (c). Un législateur honnête homme a formé un peuple, où la probité paroît aussi naturelle que la bravoure chez les Spartiates. M. Pen est un véritable Lycurgue; & quoique le premier ait eu la paix pour objet, comme l'autre a eu la guerre, ils se ressemblent dans la voie singuliere où ils ont mis leur peuple, dans l'ascendant qu'ils ont eu sur des hommes libres, dans les préjugés qu'ils ont vaincus, dans les passions qu'ils ont soumises.

d'abandonner la maniere de nourrir leurs enfans, sachant bien que sans cela ils auroient toujours une ame grande & le cœur haut. Plutarq. vie de Philopamen. Voyez Tite-Live, liv. xxxvIII.

(a) Elle défendit pendant trois ans ses lois & sa liberté. Voyez les liv. x CVIII. x CIX. & C. de Tite-Live, dans l'épitome de Florus. Elle sit plus de résissance que les plus grands rois.

(b) Florus, liv. 1. (c) In fece Romuli, Cicéron.

# LIV. IV. CHAP. VI. 73

Le Paraguay peut nous fournir un autre exemple. On a voulu en faire un crime à la Société, qui regarde le plaisir de commander comme le seul bien de la vie: mais il sera toujours beau de gouverner les hommes en les rendant plus heureux (a).

Il est glorieux pour elle d'avoir été la premiere qui ait montré, dans ces contrées, l'idée de la religion jointe à celle de l'humanité. En réparant les dévastations des Espagnols, elle a commencé à guérir une des grandes plaies qu'ait

encore reçu le genre humain.

Un sentiment exquis qu'a cette Société pour tout ce qu'elle appelle honneur, son zele pour une religion qui humilie bien plus ceux qui l'écoutent que ceux qui la prêchent, lui ont fait entreprendre de grandes choses, & elle y a réussi. Elle a retiré des bois des peuples dispersés, elle leur a donné une subsistance assurée, elle les a vêtus; & quand elle n'auroit fait par-là qu'augmenter l'industrie parmi les hommes, elle auroit beaucoup fait.

<sup>(</sup>a) Les Indiens du Paraguay ne dépendent point d'un feigneur particulier, ne payent qu'un cinquient des tributs, & ont des armes à feu pour se défendre, Tome I.

Ceux qui voudront faire des institutions pareilles, établiront la communauté des biens de la république de Platon, ce respect qu'il demandoit pour les dieux, cette séparation d'avec les étrangers pour la conservation des mœurs, & la cité faisant le commerce & non pas les citoyens; ils donneront nos arts sans notre luxe, & nos besoins sans nos désirs.

Ils proscriront l'argent, dont l'effet est de grossir la fortune des hommes audelà des bornes que la nature y avoit mises, d'apprendre à conserver inutilement ce qu'on avoit amassé de même, de multiplier à l'insini les désirs, & de suppléer à la nature, qui nous avoit donné des moyens très-bornés d'irriter nos passions, & de nous corrompre les uns les autres.

"Les Epidamniens (a) sentant leurs mours se corrompre par leur communication avec les harbares, élurent un magistrat pour faire tous les marchés au nom de la cité & pour la cité ». Pour lors le commerce ne corrompt pas la constitution, & la constitution ne prive pas la fociété des avantages du commerce.

<sup>(</sup>a) Plutarque, demande des chofes Grecques,

#### CHAPITRE VII.

En quel cas ces institutions singulieres peuvent être bonnes.

ES fortes d'institutions peuvent convenir dans les républiques, parce que la vertu politique en est le principe: mais pour porter à l'honneur dans les monarchies, ou pour inspirer de la crainte dans les états despotiques, il ne faut pas tant de soins.

Elles ne peuvent d'ailleurs avoir lieu que dans un petit état (a), où l'on peut donner une éducation générale, & élever tout un peuple comme une

famille.

Les lois de Minos, de Lycurgue & de Platon, supposent une attention singuliere de tous les citoyens les uns sur les autres. On ne peut se promettre cela dans la consusion, dans les négligences, dans l'étendue des affaires d'un grand peuple.

Il faut, comme on l'a dit, bannir l'argent dans ces institutions. Mais dans les grandes sociétés, le nombre, la

<sup>(</sup>a) Comme étoient les villes de la Grece.

variété, l'embarras, l'importance des affaires, la facilité des achats, la lenteur des échanges, demandent une mesure commune. Pour porter par - tout sa puissance, ou la défendre par-tout, il faut avoir ce à quoi les hommes ont attaché par-tout la puissance.

### CHAPITRE VIII.

Explication d'un paradoxe des anciens, par rapport aux mœurs.

OLYBE, le judicieux Polybe, nous dit que la Musique étoit nécessaire pour adoucir les mœurs des Arcades, qui habitoient un pays où l'air est triste & froid; que ceux de Cynete, qui négligerent la musique, surpasserent en cruauté tous les Grecs, & qu'il n'y a point de ville où l'on ait vu tant de crimes. Platon ne craint point de dire que l'on ne peut faire de changement dans la musique, qui n'en soit un dans la constitution de l'état. Aristote, qui semble n'avoir fait sa politique que pour opposer ses sentimens à ceux de Platon, est pourtant d'accord avec lui touchant la puissance de la musique sur les mœurs.

#### LIV. IV. CHAP. VIII.

Théophraste, Plutarque (a), Strabon (b), tous les anciens ont pensé de même. Ce n'est point une opinion jetée sans réslexion; c'est un des principes de leur politique (c). C'est ainsi qu'ils donnoient des lois, c'est ainsi qu'ils vouloient qu'on gouvernât les cités.

Je crois que je pourrois expliquer ceci. Il faut se mettre dans l'esprit que dans les villes Grecques, sur-tout celles qui avoient pour principal objet la guerre, tous les travaux & toutes les prosessions qui pouvoient conduire à gagner de l'argent, étoient regardés comme indignes d'un homme libre. « La » plupart des arts, dit Xénophon (d), » corrompent le corps de ceux qui les » exercent; ils obligent de s'asseoir à » l'ombre ou près du seu : on n'a de » temps ni pour ses amis, ni pour la ré» publique ». Ce ne sut que dans la corruption de quelques démocraties que

<sup>(</sup>a) Vie de Pélopidas. (b) Liv. I.

<sup>(</sup>c) Plason, liv. IV. des lois, dit que les préfectures de la musique & de la gymnastique sont les plus importans emplois de la cité; & dans sa république, liv. III. "Damon vous dira, dir-il, quels sont les vons capables de faire naître la basses de l'ame, "l'insolence, & les vertus contraires ».

<sup>(</sup>d) Livi V. Dits mémorables.

# 78 De l'esprit des Lois,

les artifans parvinrent à être citoyens. C'est ce qu'Aristote (a) nous apprend ; & il soutient qu'une bonne république ne leur donnera jamais le droit de

cité (b).

L'agriculture étoit encore une profession servile, & ordinairement c'étoit quelque peuple vaincu qui l'exercoit; les Ilotes chez les Lacédémoniens, les Périéciens chez les Crétois, les Pénestes chez les Thessaliens, d'autres (c) peuples esclaves dans d'autres républiques.

Enfin, tout bas commerce (d) étoit infame chez les Grecs; il auroit fallu qu'un citoyen eût rendu des services à un esclave, à un locataire, à un étranger : cette idée choquoit l'esprit de la liberté Grecque; aussi Platon (e)

(a) Politiq. liv. III, chap. IV.

(b) Diophante, dit Aristore, Polit. ch. VII, établit autrefois à Athenes, que les artisans seroient esclaves

du public.

(d) Cauponatio.

<sup>(</sup>c) Aussi Platon & Aristote veulent-ils que les esclaves cultivent les terres. Lois, Hv. VIII. Polit. liv. VII, ch. X. Il est vrai que l'agriculture n'étoit pas par-tout exercée par des esclaves : au contraire ; comme dit Ariflote, les meilleures républiques étoient celles ou les citoyens s'y attachoient; mais cela n'arriva que par la corruption des anciens gouvernemens devenus democratiques; car dans les premiers temps, les villes de Grece vivoient dans l'aristocratie. (e) Liv. II.

veut-il dans ses lois qu'on punisse un

citoyen qui feroit le commerce.

On étoit donc fort embarrassé dans les républiques Grecques. On ne vouloit pas que les citoyens travaillassent au commerce, à l'agriculture, ni aux arts; on ne vouloit pas non plus qu'ils fussent oisifs (a). Ils trouvoient une occupation dans les exercices qui dépendoient de la gymnastique, & dans ceux qui avoient du rapport à la guerre (b). L'institution ne leur en donnoit point d'autres. Il faut donc regarder les Grecs comme une société d'athletes & de combattans. Or, ces exercices si propres à faire des gens durs & sauvages (c), avoient besoin d'être tempérés par d'autres qui pussent adoucir les mœurs. La musique, qui tient à l'esprit par les organes du corps, étoit trèspropre à cela. C'est un milieu entre les exercices du corps qui rendent les hommes durs, & les sciences de spécu-

(a) Aristote, Politiq. liv. X.

(b) Ars corporum exercendorum gymnastica, variis certaminibus terendorum pædotribica. Aristote, Politiq.

liv. VIII, ch. III.

<sup>(</sup>c) Aristote dit que les enfans des Lacédémoniens qui commençoient ces exercices dès l'âge le plus tendre en contractoient trop de sérocité, Polis. liv. VIII, chap. IV.

# So De l'esprit des Lors,

lation qui les rendent sauvages. On ne peut pas dire que la musique inspirât la vertu; cela seroit inconcevable: mais elle empêchoit l'effet de la sérocité de l'institution, & faisoit que l'ame avoit dans l'éducation une part qu'elle n'y

auroit point eue.

Je suppose qu'il y ait parmi nous une société de gens si passionnés pour la chasse, qu'ils s'en occupassent uniquement; il est sûr qu'ils en contracteroient une certaine rudesse. Si ces mêmes gens venoient à prendre encore du goût pour la musique, on trouveroit bientôt de la différence dans leurs manieres & dans leurs mœurs. Enfin les exercices des Grecs n'excitoient en eux qu'un genre de passions, la rudesse, la colere, la cruauté. La musique les excite toutes, & peut faire sentir à l'ame la douceur, la pitié, la tendresse, le doux plaisir. Nos auteurs de morale, qui parmi nous, proscrivent si fort les theâtres, nous font affez sentir le pouvoir que la musique a sur nos ames.

Si à la société dont j'ai parlé, on ne donnoit que des tambours & des airs de trompette, n'est-il pas vrai que l'on parviendroit moins à son but, que si

# LIV. IV. CHAP. VIII.

l'on donnoit une musique tendre ? Les anciens avoient donc raison, lorsque dans certaines circonstances, ils préféroient pour les mœurs un mode à un autre.

Mais, dira-t-on, pourquoi choisir la musique par préférence? C'est que, de tous les plaisirs des sens, il n'y en a aucun qui corrompe moins l'ame. Nous rougissons de lire dans Plucarque (a), que les Thébains, pour adoucir les mœurs de leurs jeunes gens, établirent par les lois un amour qui devroit être proscrit par toutes les nations du monde.

(4) Vie de Pélopidas.





# LIVRE V.

Que les Lois que le Législateur donne, doivent être relatives au principe du gouvernement.

#### CHAPITRE PREMIER.

Idee de ce Livre.

Nous venons de voir que les lois de l'éducation doivent être relatives au principe de chaque gouvernement. Celles que le législateur donne à toute la société, sont de même. Ce rapport des lois avec ce principe, tend tous les ressorts du gouvernement, & ce principe en reçoit à son tour une nouvelle force. C'est ainsi que, dans les mouvemens physiques, l'action est toujours suivie d'une réaction.

Nous allons examiner ce rapport dans chaque gouvernement; & nous commencerons par l'état républicain,

qui a la vertu pour principe.

#### CHAPITRE II.

Ce que c'est que la vertu dans l'état politique.

L'chose très-simple; c'est l'amour de la république; c'est un sentiment, & non une suite de connoissances: le dernier homme de l'état peut avoir ce sentiment comme le premier. Quand le peuple a une sois de bonnes maximes, il s'y tient plus long-temps, que ce que l'on appelle les honnêtes gens. Il est rare que la corruption commence par lui; souvent il a tiré de la médiocrité de ses lumieres un attachement plus fort pour ce qui est établi.

L'amour de la patrie conduit à la bonté des mœurs, & la bonté des mœurs mene à l'amour de la patrie. Moins nous pouvons satisfaire nos passions particulieres, plus nous nous livrons aux générales. Pour quoi les moines aiment-ils tant leur ordre? C'est justement par l'endroit qui fait qu'il leur est insupportable. Leur regle les prive de toutes les choses sur lesquelles

les passions ordinaires s'appuient: reste donc cette passion pour la regle même qui les assige. Plus elle est austere, c'est-à-dire, plus elle retranche de leurs penchans, plus elle donne de sorce à ceux qu'elle leur laisse.

#### CHAPITRE III.

Ce que c'est que l'amour de la république dans la démocratie.

AMOUR de la république dans une démocratie est celui de la démocratie; l'amour de la démocratie est

celui de l'égalité.

L'amour de la démocratie est encore l'amour de la frugalité. Chacun devant y avoir le même bonheur & les mêmes avantages, y doit goûter les mêmes plaisirs & former les mêmes espérances; chose qu'on ne peut attendre que de la frugalité générale.

L'amour de l'égalité dans une démocratie borne l'ambition au seul désir, au seul bonheur de rendre à sa patrie de plus grands services que les autres citoyens. Ils ne peuvent pas lui rendre tous des services égaux; mais ils doivent tous également lui en rendre. En naissant, on contracte envers elle une dette immense, dont on

ne peut jamais s'acquitter.

Ainsi les distinctions y naissent du principe de l'égalité, lors même qu'elle paroît ôtée par des services heureux ou

par des talens supérieurs.

L'amour de la frugalité borne le désir d'avoir à l'attention que demande le nécessaire pour sa famille & même le superflu pour sa patrie. Les richesses donnent une puissance dont un citoyen ne peut pas user pour lui, car il ne seroit pas égal. Elles procurent des délices, dont il ne doit pas jouir non plus, parce qu'elles choqueroient l'égalité tout de même.

Aussi les bonnes démocraties, en établissant la frugalité domestique, ontelles ouvert la porte aux dépenses publiques, comme on sit à Athenes & à Rome. Pour lors la magnissicence & la profusion naissoient du sond de la frugalité même; & comme la religion demande qu'on ait les mains pures pour faire des offrandes aux dieux, les lois vouloient des mœurs frugales pour que l'on pût donner à sa patrie.

Le bon sens & le bonheur des particuliers consiste beaucoup dans la médiocrité de leurs talens & de leurs fortunes. Une république où les lois auront formé beaucoup des gens médiocres, composée de gens sages, se gouvernera sagement; composée de gens heureux, elle sera très-heureuse.

#### CHAPITRE IV.

Comment on inspire l'amour de l'égalité & de la frugalité.

L'AMOUR de l'égalité & celui de la frugalité sont extrêmement excités par l'égalité & la frugalité mêmes, quand on vit dans une société où les lois ont établi l'une & l'autre.

Dans les monarchies & les états despotiques, personne n'aspire à l'égalité; cela ne vient pas même dans l'idée; chacun y tend à la supériorité. Les gens des conditions les plus basses ne désirent d'en sortir, que pour être les maîtres des autres.

Il en est de même de la frugalité. Pour l'aimer, il faut en jouir. Ce ne seront point ceux qui sont corrompus par les délices, qui aimeront la vie frugale; & si cela avoit été naturel & ordinaire, Alcibiade n'auroit pas fait l'admiration de l'univers. Ce ne seront pas non plus ceux qui envient ou qui admirent le luxe des autres, qui aimeront la frugalité; des gens qui n'ont devant les yeux que des hommes riches ou des hommes misérables comme eux, détestent leur misere, sans aimer ou connoître ce qui fait le terme de la misere.

C'est donc une maxime très-vraie, que pour que l'on aime l'égalité & la frugalité dans une république, il faut que les lois les y ayent établies.

# CHAPITRE V.

Comment les lois établissent l'égalité dans la démocratie.

UELQUES législateurs anciens, comme Lycurgue & Romulus, partagerent également les terres. Cela ne pouvoit avoir lieu que dans la fondation d'une république nouvelle; ou bien lorsque l'ancienne étoit si corrompue & les esprits dans une telle disposition, que les pauvres se croyoient

# 88 De l'esprit des Lois,

obligés de chercher, & les riches obli-

gés de souffrir un pareil remede.

Si, lorsque le législateur fait un pareil partage, il ne donne pas des lois pour le maintenir, il ne fait qu'une constitution passagere; l'inégalité entrera par le côté que les lois n'auront pas défendu, & la république sera perdue.

Il faut donc que l'on regle dans cet objet les dots des femmes, les donations, les successions, les testamens; enfin toutes les manieres de contracter. Car s'il étoit permis de donner son bien à qui on voudroit & comme on voudroit, chaque volonté particuliere troubleroit la disposition de la loi fondamentale.

Solon, qui permettoit à Athenes de laisser son bien à qui on vouloit par testament, pourvu qu'on n'eût point d'enfans (a), contredisoit les lois anciennes qui ordonnoient que les biens restassent dans la famille du testateur (b). Il contredisoit les siennes propres; car, en supprimant les dettes, il avoit cherché l'égalité.

· (6) Ibid.

<sup>(</sup>a) Plutarque, vie de Solon.

# Liv. V. CHAP. V.

C'étoit une bonne loi pour la démocratie, que celle qui défendoit d'avoir deux hérédités (a). Elle prenoit son Origine du partage égal des terres & des portions données à chaque citoyen. La loi n'avoit pas voulu qu'un seul homme eût plusieurs portions.

La loi qui ordonnoit que le plus proche parent épousat l'héritiere, naissoit d'une source pareille. Elle est donnée chez les Juifs après un pareil partage. Platon (b), qui fonde ses lois sur ce partage, la donne de même; & c'étoit

une loi Athénienne.

Il y avoit à Athenes une loi, dont je ne sache pas que personne ait connu l'esprit. Il étoit permis d'épouser sa sœur consanguine, & non pas sa sœur utérine (c). Cet usage tiroit son origine des républiques, dont l'esprit étoit de ne pas mettre sur la même tête deux portions de fonds de terre, &

<sup>(</sup>a) Philolaus de Corinthe établit à Athenes, que le nombre des portions de terre & celui des hérédités feroit toujours le même. Aristote, Polit. liv. II, ch. XII.

<sup>(</sup>b) Řépublique, liv. VIII. (c) Cornelius Nepos, in præfat. Cet usage étoit des premiers temps. Aussi Abraham, dit-il de Sara: Elle est ma sœur, fille de mon pere, & non de ma mere. Les mêmes raisons avoient fait établir une même loi chez différens peuples.

# 90 De l'esprit des Lois,

par conséquent deux hérédités. Quand un homme épousoit sa sœur du côté du pere, il ne pouvoit avoir qu'une hérédité, qui étoit celle de son pere : mais quand il épousoit sa sœur utérine, il pouvoit arriver que le pere de cette sœur n'ayant pas d'ensans mâles, lui laissât sa succession; & que par conséquent son frere, qui l'avoit épousée, en eût deux.

Qu'on ne m'objecte pas ce que dit Philon (a), que quoiqu'à Athenes on épousât sa sœur consanguine, & non pas sa sœur utérine, on pouvoit à Lacédémone épouser sa sœur utérine, & non pas sa sœur consanguine. Car je trouve dans Strabon (b), que quand à Lacédémone une sœur épousoit son frere, elle avoit pour sa dot la moitié de la portion du frere. Il est clair que cette seconde loi étoit faite pour prévenir les mauvaises suites de la premiere. Pour empêcher que le bien de la famille de la fœur ne passat dans celle du frere, on donnoit en dot à la sœur la moitié du bien du frere.

<sup>(</sup>a) De specialibus legibus qua pertinent ad pracepta decalogi. (b) Lib. X.

# LIV. V. CHAP. V.

Seneque (a) parlant de Silanus, qui avoit épouté sa sœur, dit qu'à Athenes la permission étoit restreinte, & qu'elle étoit générale à Alexandrie. Dans le gouvernement d'un seul, il n'étoit guere question de maintenir le partage des biens.

Pour maintenir ce partage des terres dans la démocratie, c'étoit une bonne loi que celle qui vouloit qu'un pere qui avoit plusieurs enfans, en choisît un pour succéder à sa portion (b), & donnât les autres en adoption à quelqu'un qui n'eût point d'enfans, afin que le nombre des citoyens pût toujours se maintenir égal à celui des partages.

Phaléas de Calcédoine (c) avoit imaginé une façon de rendre égales les fortunes dans une république où elles ne l'étoient pas. Il vouloit que les riches donnassent des dots aux pauvres, & n'en reçussent pas; & que les pauvres reçussent de l'argent pour leurs filles, & n'en donnassent pas. Mais je ne sache point qu'aucune république se soit

<sup>(</sup>a) Athenis dimidium licet, Alexandria totum. Seneque, de morte Claudii.

<sup>(</sup>b) Placan fait une pareille loi, liv. III. des lois.
(c) Ariflots, Politique, liv. II, chap. VII.

accommodée d'un réglement pareil. Il met les citoyens fous des conditions dont les différences sont si frappantes, qu'ils hairoient cette égalité même que l'on chercheroit à introduire. Il est bon quelquesois que les lois ne paroissent pas aller si directement au but qu'elles

fe proposent.

Quoique dans la démocratie l'égalité réelle foit l'ame de l'état, cependant elle est si difficile à établir, qu'une exactitude extrême à cet égard ne conviendroit pas toujours. Il suffit que l'on établisse un cens (a) qui réduise ou fixe les différences à un certain point; après quoi c'est à des lois particulieres à égaliser, pour ainsi dire, les inégalités, par les charges qu'elles imposent aux riches, & le soulagement qu'elles accordent aux pauvres. Il n'y a que les richesses médiocres qui puissent donner ou souffrir ces fortes de compensations; car, pour les fortunes immodérées, tout ce qu'onne leur accorde pas de puissance

<sup>(</sup>a) Solon fit quatre dasses; la première, de ceux qui avoient cinq cents mines de revenu, tant en grains qu'en fruits liquides; la seconde, de ceux qui en avoient trois cents, & pouvoient entretenir un cheval; la troisseme, de ceux qui n'en avoient que deux cents; la quatrieme, de tous ceux qui vivoient de leurs bras. Plutarque, vie de Solon.

& d'honneur, elles le regardent comme

une injure.

Toute inégalité dans la démocratie, doit être tirée de la nature de la démocratie & du principe même de l'égalité. Par exemple, on y peut craindre que des gens qui auroient besoin d'un travail continuel pour vivre, ne fussent trop appauvris par une magistrature, ou qu'ils n'en négligeassent les fonctions; que des artisans ne s'énorgueillissent; que des affranchis trop nombreux ne devinssent plus puissans que les anciens citoyens. Dans ces cas, l'égalité entre les citoyens (a) peut être ôtée dans la démocratie, pour l'uti-lité de la démocratie. Mais ce n'est qu'une égalité apparente que l'on ôte: car un homme ruiné par une magistrature, seroit dans une pire condition que les autres citoyens; & ce même homme qui seroit obligé d'en négliger les fonctions, mettroit les autres citoyens dans une condition pire que la fienne; & ainsi du reste.

<sup>(</sup>a) Solon exclut des charges tous ceux du quatrieme cons.

#### CHAPITRE VI

Comment les lois doivent entretenir la frugalité dans la démocratie.

L ne suffit pas, dans une bonne démocratie, que les portions de terres soient égales; il faut qu'elles soient petites, comme chez les Romains. « A » Dieu ne plaise, disoit Curius à ses » soldats (a), qu'un citoyen estime peu » de terre, ce qui est suffisant pour » nourrir un homme ».

Comme l'égalité des fortunes entretient la frugalité, la frugalité maintient l'égalité des fortunes. Ces choses, quoique différentes, sont telles qu'elles ne peuvent subsister l'une sans l'autre; chacune d'elles est la cause & l'esset; si l'une se retire de la démocratie, l'autre la suit toujours.

Il est vrai que lorsque la démocratie est fondée sur le commerce, il peut fort bien arriver que des particuliers y ayent de grandes richesses, & que les

<sup>(</sup>a) Ils demandoient une plus grande portion de la terre conquise. Pluarque, œuvres morales, vies des anciens Rois & Capitaines.

mœurs n'y soient pas corrompues. C'est que l'esprit de commerce entraîne avec soi celui de frugalité, d'économie, de modération, de travail, de sagesse, de tranquillité, d'ordre & de regle. Ainsi tandis que cet esprit subsiste, les richesses qu'il produit n'ont aucun mauvais esset. Le mal arrive, lorsque l'excès des richesses détruit cet esprit de commerce; on voit tout-à-coup naître les désordres de l'inégalité, qui ne s'étoient pas encore fait sentir.

Pour maintenir l'esprit de commerce, il faut que les principaux citoyens le fassent eux-mêmes; que cet esprit regne seul, & ne soit point croisé par un autre; que toutes les lois le favorisent; que ces mêmes lois, par leurs dispositions, divisant les fortunes à mesure que le commerce les grossit, mettent chaque citoyen pauvre dans une assez grande aisance, pour pouvoir travailler comme les autres; & chaque citoyen

ou pour acquérir.

C'est une très bonne loi dans une république commerçante, que celle qui donne à tous les ensans une portion

riche dans une telle médiocrité, qu'il ait besoin de son travail pour conserver égale dans la succession des peres. Il se trouve par-là que, quelque sortune que le pere ait faite, ses enfans, toujours moins riches que lui, sont portés à suir le luxe, & à travailler comme lui. Je ne parle que des républiques commerçantes; car pour celles qui ne le sont pas, le légissateur a bien d'autres réglemens

à faire (a).

Il y avoit dans la Grece deux sortes de républiques. Les unes étoient militaires, comme Lacédémone; d'autres étoient commerçantes, comme Athenes. Dans les unes, on vouloit que les citoyens sussent donner de l'amour pour le travail. Solon sit un crime de l'oisiveté, & voulut que chaque citoyen rendît compte de la maniere dont il gagnoit sa vie. En esset, dans une bonne démocratie où l'on ne doit dépenser que pour le nécessaire, chacun doit l'avoir; car de qui le recevroit-on?

<sup>(</sup>a) On y doit borner beauconp les dots des femmes.



#### CHAPITRE VII.

Autres moyens de favoriser le principe de la démocratie.

N ne peut pas établir un partage égal des terres dans toutes les démocraties. Il y a des circonstances où un tel arrangement seroit impraticable, dangereux, & choqueroit même la constitution. On n'est pas toujours obligé de prendre les voies extrêmes. Sil'on voit dans une démocratie, que ce partage, qui doit maintenir les mœurs, n'y convienne pas, il faut avoir recours à d'autres moyens.

Si l'on établit un corps fixe qui soit par lui-même la regle des mœurs; un sénat où l'âge, la vertu, la gravité, les services donnent entrée; les sénateurs, exposés à la vue du peuple comme les simulacres des dieux, inspireront des sentimens qui seront portés dans le sein

de toutes les familles.

Il faut sur-tout que ce sénat s'attache aux institutions anciennes, & fasse en sorte que le peuple & les magistrats ne s'en départent jamais.

Tome I.

Il y a beaucoup à gagner, en fait de mœurs, à garder les coutumes anciennes. Comme les peuples corrompus font rarement de grandes choses, qu'ils n'ont guere établi de sociétés, fondé de villes, donné de lois, & qu'au contraire, ceux qui avoient des mœurs simples & austeres, ont fait la plupart des établissemens; rappeler les hommes aux maximes anciennes, c'est ordinairement les ramener à la vertu.

De plus, s'il y a eu quelque révolution, & que l'on ait donné à l'état une forme nouvelle, cela n'a guere pu se faire qu'avec des peines & des travaux infinis, & rarement avec l'oisiveté & des mœurs corrompues. Ceux mêmes qui ont fait la révolution ont voulu la faire goûter, & ils n'ont guere pu y réussir que par de bonnes lois. Les instutions anciennes sont d'onc ordinairement des corrections, & les nouvelles des abus. Dans le cours d'un long gouvernement, on va au mal par une pente insensible, & on ne remonte au bien que par un essort.

On a douté si les membres du fénat dont nous parlons, doivent être à vie, ou choisis pour un temps. Sans doute qu'ils doivent être choisis pour la vie, LIV. V. CHAP. VII.

99

comme cela se pratiquoit à Rome (a), à Lacédémone (b) & à Athenes même. Car il ne faut pas confondre ce qu'on appeloit le sénat à Athenes, qui étoit un corps qui changeoit tous les trois mois, avec l'aréopage, dont les membres étoient établis pour la vie, comme des modeles perpétuels.

Maxime générale: Dans un sénat fait pour être la regle, & pour ainsi dire le dépôt des mœurs, les sénateurs doivent être élus pour la vie; dans un sénat fait pour préparer les affaires, les sénateurs

peuvent changer.

L'esprit, dit Aristote, vieillit comme le corps. Cette réflexion n'est bonne qu'à l'égard d'un magistrat unique, & ne peut être appliquée à une assemblée de sénateurs.

Outre l'aréopage, il y avoit à Athenes des gardiens des mœurs & des gardiens des lois (c). A Lacédémone, tous les

(a) Les magistrats y étoient annuels, & les sé-

nateurs pour la vie.

( e ) L'aréopage lui-même étoit foumis à la cenfure.

<sup>(</sup>b) Lycurgue, dit Xénophon, de republ. Lacedam.
woulut « qu'on élût les fénateurs parmi les vieillards,
pour qu'ils ne se négligeassent pas même à la fin
n de la vie; & en les établissant juges du courage
des jeunes gens, il a rendu la vieillesse de ceux-la
plus honorable que la ferce de ceux-ci ».

vieillards étoient censeurs. A Rome; deux magistrats particuliers avoient la censure. Comme le sénat veille sur le peuple, il faut que des censeurs aient les yeux sur le peuple & sur le sénat. Il faut qu'ils rétablissent dans la république, tout ce qui a été corrompu; qu'ils notent la tiédeur, jugent

La loi Romaine qui vouloit que l'accusation de l'adultere sût publique, étoit admirable pour maintenir la pureté des mœurs : elle intimidoit les femmes; elle intimidoit aussi ceux qui

les négligences, & corrigent les fautes, comme les lois punissent les cri-

devoient veiller sur elles,

mes.

Rien ne maintient plus les mœurs qu'une extrême subordination des jeunes gens envers les vieillards. Les uns & les autres seront contenus; ceux-là par le respect qu'ils auront pour les vieillards, & ceux-ci par le respect qu'ils auront pour eux-mêmes.

Rien ne donne plus de force aux lois, que la subordination extrême des citoyens aux magistrats. « La grande » différence que Lycurgue a mise entre » Lacédémone & les autres cités, dis » Xénophon (a), consiste en ce qu'il a » sur-tout fait que les citoyens obésssent » aux lois; ils courent lorsque le magis-» trat les appelle. Mais à Athenes un » homme riche seroit au désespoir que » l'on crût qu'il dépendit du magistrat«.

L'autorité paternelle est encore trèsutile pour maintenir les mœurs. Nous avons déjà dit que dans une république il n'y a pas une force si réprimante que dans les autres gouvernemens. Il faut donc que les lois cherchent à y suppléer : elles le font par l'autorité paternelle.

A Rome, les peres avoient droit de vie & de mort sur leurs ensans (b). A Lacédémone, chaque pere avoit droit

de corriger l'enfant d'un autre.

La puissance paternelle se perdit à Rome avec la république. Dans les monarchies où l'on n'a que faire de mœurs si pures, on veut que chacun vive sous la puissance des magistrats.

(a) Répub. de Lacédémone.

<sup>(</sup>b) On peut voir dans l'histoire Romaine, avec quel avantage pour la république on se servit de cette puissance. Je ne parlerai que du temps de la plus grande corruption. Aulus Fulvius s'étoit mis en chemin peur aller trouver Casilina; son pere le rappella, & le fit mourir. Salluste, de bello Casil. Plusieurs autres citoyens firent de même. Dion, liv. xxxvii.

Les lois de Rome qui avoient accoutumé les jeunes gens à la dépendance, établirent une longue minorité. Peut-être avons-nous eu tort de prendre cet usage: dans une monarchie, on n'a pas besoin de tant de contrainte.

Cette même subordination dans la république, y pourroit demander que le pere restât pendant sa vie le maître des biens de ses enfans, comme il sut réglé à Rome. Mais cela n'est pas de

l'esprit de la monarchie.

# CHAPITRE VIII.

Comment les lois doivent se rapporter au principe du gouvernement dans l'aristocratie.

S I dans l'aristocratie le peuple est vertueux, on y jouira à peu près du bonheur du gouvernement populaire, & l'état deviendra puissant. Mais comme il est rare que là où les fortunes des hommes sont inégales, il y ait beaucoup de vertu; il faut que les lois tendent à donner autant qu'elles peuvent un esprit de modération, & cherchent à rétablir cette égalité que la constitution de l'état ôte nécessairement.

# LIV. V. CHAP. VIII. 103

L'esprit de modération est ce qu'on appelle la vertu dans l'aristocratie; il y tient la place de l'esprit d'égalité dans

L'état populaire.

Si le faste & la splendeur qui envizonnent les Rois, sont une partie de beur puissance, la modestie & la simplicité des manieres sont la sorce des mobles aristocratiques (a). Quand ils m'affectent aucune distinction, quand ils se consondent avec le peuple, quand ils sont vêtus comme lui, quand ils lui sont partager tous leurs plaisirs, il oublie sa soiblesse.

Chaque gouvernement a sa nature & son principe. Il ne saut donc pas que l'aristocratie prenne la nature & le principe de la monarchie; ce qui arriveroit, si les nobles avoient quelques prérogatives personnelles & particulieres, distinctes de celles de leur corps: les privileges doivent être pour le sénat, & le simple respect pour les sénateurs.

Il y a deux sources principales de

<sup>(</sup>a) De nos jours les Vénitiens, qui, à bien des égards, se sont conduits très-sagement, déciderent sur une dispute entre un noble Vénitien, & un gentil-homme de Terse-serme, pour une présence dans une gisse, que hors de Venise un noble Vénitien n'aveit point de prééminence sur un autre citoyen.

désordres dans les états aristocratiques: l'inégalité extrême entre ceux qui gouvernent & ceux qui sont gouvernés; & la même inégalité entre les différens membres du corps qui gouverne. De ces deux inégalités résultent des haines & des jalousies que les lois doivent

prévenir ou arrêter.

La premiere inégalité se trouve principalement lorsque les privileges des principaux ne sont honorables que parce qu'ils sont honteux au peuple. Telle sut à Rome la loi qui désendoit aux Patriciens de s'unir par mariage aux Plébéiens (a); ce qui n'avoit d'autre effet que de rendre d'un côté les Patriciens plus superbes, & de l'autre plus odieux. Il faut voir les avantages qu'en tirerent les tribuns dans leurs harangues.

Cette inégalité se trouvera encore; si la condition des citoyens est dissérente par rapport aux subsides; ce qui arrive de quatre manieres: lorsque les nobles se donnent le privilege de n'en point payer; lorsqu'ils sont des fraudes pour s'en exempter (b); lorsqu'ils les

<sup>(</sup>a) Elle fut mise par les décemvirs dans les deux dernières tables. Voyez Denys d'Halicarnasse, liv. X. (b) Comme dans quelques aristograties de nos jourse Rien n'affoiblit tant l'état.

# LIV. V. CHAP. VIII. 105

appellent à eux sous prétexte de rétributions ou d'appointemens pour les emplois qu'ils exercent; enfin quand ils rendent le peuple tributaire, & se partagent les impôts qu'ils levent sur eux. Ce dernier cas est rare; une aristocratie en pareil cas est le plus dur de

tous les gouvernemens.

Pendant que Rome inclina vers l'aristocratie, elle évita très-bien ces inconvéniens. Les magistrats ne tiroient jamais d'appointemens de leur magistrature. Les principaux de la république furent taxés comme les autres; ils le furent même plus, & quelquesois ils le furent seuls. Ensin, bien loin de se partager les revenus de l'état, tout ce qu'ils purent tirer du trésor public, tout ce que la fortune leur envoya de richesses, ils le distribuerent au peuple pour se faire pardonner leurs honneurs (a).

C'est une maxime fondamentale, qu'autant que les distributions faites au peuple ont de pernicieux esfets dans la démocratie, autant en ont-elles de bons dans le gouvernement aristocra-

<sup>(</sup>a) Voyez dans Strabon, liv. XIV, comment les Rhodiens se condustrent à cet égard.

106 DE L'ESPRIT DES LOIS, tique. Les premieres font perdre l'esprit de citoyen, les autres y ramenent.

Si l'on ne distribue point les revenus au peuple, il faut lui faire voir qu'ils sont bien administrés: les lui montrer, c'est en quelque maniere l'en faire jouir. Cette chaîne d'or que l'on tendoit à Venise, les richesses que l'on portoit à Rome dans les triomphes, les trésors que l'on gardoit dans le temple de Saturne, étoient véritablement les riches-

fes du peuple.

Il est sur-tout effentiel dans l'aristocratie, que les nobles ne levent pas les tributs. Le premier ordre de l'état ne s'en mêloit point à Rome; on en chargea le second, & cela même eut dans La suite de grands inconvéniens. Dans une aristocratie où les nobles leveroient les tributs, tous les particuliers seroient à la discrétion des gens d'affaires; il n'y auroit point de tribunal supérieur qui les corrigeât. Ceux d'entr'eux préposés pour ôter les abus, aimeroient mieux jouir des abus. Les nobles seroient comme les princes des états despotiques, qui confisquent les biens de qui il leur plaît.

Bientôt les profits qu'on y feroit,

LIV. V. CHAP. VIII. 107

feroient regardés comme un patrimoine, que l'avarice étendroit à sa fantaisse. On feroit tomber les fermes, on réduiroit à rien les revenus publics. C'est par-là que quelques états, sans avoir reçu d'échec qu'on puisse remarquer, tombent dans une foiblesse dont les voisins sont surpris, & qui étonne les citoyens mêmes.

Il faut que les lois leur défendent aussi le commerce: des marchands si accrédités feroient toutes sortes de monopoles. Le commerce est la profession des gens égaux: & parmi les états despotiques, les plus misérables sont ceux

où le prince est marchand.

Les lois de Venife (a) défendent aux nobles le commerce, qui pourroit leur donner, même innocemment, des ri-

chesses exorbitantes.

Les lois doivent employer les moyens les plus efficaces pour que les nobles rendent justice au peuple. Si elles n'ont point établi un tribun, il faut qu'elles soient un tribun elles-mêmes.

Toute sorte d'asile contre l'exécution

<sup>(</sup>a) Amilot de la Houssaye, du gouvernement de Venise, part. III. La loi Claudia désendoit aux sénateurs d'avoir en mer aucun vaisseau qui tînt plus de quarante muids. Tite-Live, liv. XXI.

108 DE L'ESPRIT DES LOIS. des lois perd l'aristocratie; & la tyran-

nie en est tout près.

Elles doivent mortifier dans tous les temps l'orgueil de la domination. Il faut . qu'il y ait pour un temps ou pour toujours un magistrat qui fasse trembler les nobles, comme les éphores à Lacédémone, & les inquisiteurs d'état à Venise; magistratures qui ne sont soumises à aucunes formalités. Ce gouvernement a besoin de ressorts bien violens. Une bouche de pierre (a) s'ouvre à tout délateur à Venise; vous diriez que c'est celle de la tyrannie.

Ces magistratures tyranniques dans l'aristocratie, ont du rapport à la censure de la démocratie, qui par sa nature n'est pas moins indépendante. En effet, les censeurs n'y doivent point être recherchés sur les choses qu'ils ont faites pendant leur censure; il faut leur donner de la confiance, jamais du découragement. Les Romains étoient admirables; on pouvoit faire rendre à tous les magistrats (b) raison

<sup>(</sup>a) Les délateurs y jettent leurs billets.
(b) Voyez Tite-Live, liv. XLIX. Un censeur ne pouvoit pas même être troublé par un censeur : chacun faisoit sa note sans prendre l'avis de son collegue; & quand on fit autrement, la censure fut pour ainti dire renversée.

LIV. V. CHAP. VIII. 109 de leur conduite, excepté aux cen-

feurs (a).

Deux choses sont pernicieuses dans l'aristocratie; la pauvreté extrême des nobles, & leurs richesses exorbitantes. Pour prévenir leur pauvreté, il faut surtout les obliger de bonne heure à payer leurs dettes. Pour modérer leurs richesses, il faut des dispositions sages & insensibles; non pas des consiscations, des lois agraires, des abolitions de dettes, qui sont des maux infinis.

Les lois doivent ôter le droit d'aî-

Les lois doivent ôter le droit d'aînesse entre les nobles (b), asin que par le partage continuel des successions, les fortunes se remettent toujours dans

l'égalité.

Il ne faut point de substitutions, de retraits lignagers, de majorats, d'adoptions. Tous les moyens inventés pour perpétuer la grandeur des familles dans les états monarchiques, ne sauroient être d'usage dans l'aristocratie (c).

(b) Cela est ainsi établi à Venise. Amelor de la

Houssaye, pag. 30 & 31.

<sup>(</sup>a) A Athenes, les logifles, qui faisoient rendre compte à tous les magnifrats, ne rendoient point compte eux-mêmes.

<sup>(</sup>c) Il semble que l'objet de quelques aristocraties, foit moins de maintenir l'état, que ce qu'elles appellent leur noblesse.

#### HIO DE L'ESPRIT DES LOIS,

Quandles lois ont égalifé les familles, il leur reste à maintenir l'union entr'elles. Les dissérens des nobles doivent être promptement décidés; sanscela, les contestations entre les personnes deviennent des contestations entre les familles. Des arbitres peuvent-terminer les procès, ou les empêcher de naître.

Enfin, il ne faut point que les lois favorisent les distinctions que la vanité met entre les familles, sous prétexte qu'elles sont plus nobles ou plus anciennes; cela doit être mis au rang des

petitesfes des particuliers.

On n'a qu'à jeter les yeux sur Lacédémone; on verra comment les éphores surent mortifier les foiblesses des rois, celles des grands & celles du peuple.

#### CHAPITRE IX.

Comment les lois sont relatives à leur principe dans la monarchie.

HONNEUR étant le principe de ce gouvernement, les lois doivent s'y rapporter.

Il faut qu'elles y travaillent à soute-

LIV. V. CHAP. IX. . III

nir cette noblesse, dont l'honneur est pour ainsi dire l'enfant & le pere.

Il faut qu'elles la rendent héréditaire, non pas pour être le terme entre le pouvoir du prince & la foiblesse du peuple, mais le lien de tous les deux.

Les substitutions qui conservent les biens dans les familles, seront très-utiles dans ce gouvernement, quoiqu'elles ne conviennent pas dans les autres.

Le retrait lignager rendra aux familles nobles les terres que la prodigalité

d'un parent aura aliénées.

Les terres nobles auront des privileges comme les personnes. On ne peut pas séparer la dignité du monarque de celle du royaume; on ne peut guere séparer non plus la dignité du noble de celle de son fies.

Toutes ces prérogatives seront particulières à la noblesse, & ne passeront point au peuple, si l'on ne veut choquer le principe du gouvernement, si l'on ne veut diminuer la sorce de la noblesse & celle du peuple.

Les substitutions gênent le commerce; le retrait lignager fait une infinité de procès nécessaires; & tous les sonds du royaume vendus, sont au

#### 112 De l'ESPRIT DES LOIS. moins en quelque façon sans maître pendant un an. Des prérogatives attachées à des fiefs, donnent un pouvoir très à charge à ceux qui les souffrent. Ce sont des inconvéniens particuliers de la noblesse, qui disparoissent devant l'utilité générale qu'elle procure. Mais quand

que inutilement tous les principes. On peut dans les monarchies permettre de laisser la plus grande partie de ses biens à un seul de ses enfans; cette permission n'est même bonne que là.

on les communique au peuple, on cho-

Il faut que les lois favorisent tout le commerce (a) que la constitution de ce gouvernement peut donner; afin que les sujets puissent, sans périr, satissaire aux besoins toujours renaissans du prince & de sa cour.

Il faut qu'elles mettent un certainordre dans la maniere de lever les tributs, afin qu'elle ne soit pas plus pe-

sante que les charges mêmes.

La pesanteur des charges produit d'abord le travail, le travail l'accablement, l'accablement l'esprit de paresse.

<sup>(</sup>a) Elle ne le permet qu'au peuple. Voyez la loi troisieme, au code de comm. & mezcatoribus, qui est pleine de bon fens.

#### CHAPITRE X.

De la promptitude de l'exécution dans la monarchie.

E gouvernement monarchique a un grand avantage sur le républicain: les affaires étant menées par un seul, il y a plus de promptitude dans l'exécution. Mais comme cette promptitude pourroit dégénérer en rapidité, les lois y mettront une certaine lenteur. Elles ne doivent pas seulement savoriser la nature de chaque constitution, mais encore remédier aux abus qui pourroient résulter de cette même nature.

Le cardinal de Richelieu (a) veut que l'on évite dans les monarchies les épines des compagnies, qui forment des difficultés sur tout. Quand cet homme n'auroit pas eu le despotisme dans le cœur, il l'auroit eu dans la tête.

Les corps qui ont le dépôt des lois ; n'obéissent jamais mieux que quand ils vont à pas tardis, & qu'ils apportent dans les affaires du prince cette réslexion qu'on ne peut guere attendre

<sup>(</sup>a) Testament politique.

du défaut de lumieres de la cour sur les lois de l'état, ni de la précipitation de

ses confeils (a):

Que seroit devenue la plus belle monarchie du monde, si les magistrats, par leurs lenteurs, par leurs plaintes, par leurs prieres, n'avoient arrêté le cours des vertus mêmes de ses Rois, lorsque ces monarques, ne consultant que leur grande ame, auroient voulu récompenser sans mesure des services rendus avec un courage & une sidélité aussi sans mesure?

#### CHAPITRE XL

De l'excellence du gouvernement monarchique.

L gouvernement monarchique a un grand avantage sur le despotique. Comme il est de sa nature qu'il y ait sous le prince plusieurs ordres qu'il tiennent à la constitution, l'état est plus sixe, la constitution plus inébranlable, la personne de ceux qui gouvernent plus assurée.

<sup>(</sup>a) Barbaris cunttatio fervilis, flatim esequi regium videtur. Tacite, Annal, liv. V.

Cicéron (a) croit que l'établissement des tribuns de Rome sut le salut de la république. « En esset, dit il, la force » du peuple qui n'a point de ches est » plus terrible. Un ches sent que l'assaire » roule sur lui, il y pense : mais le peu- » ple dans son impétuosité ne connoît » point lé péril où il se jette ». On peut appliquer cette réslexion à un état despotique, qui est un peuple sans tribuns, & à une monarchie où le peuipe a en quelque saçon des tribuns.

En effet, on voit par-tout que dans les mouvemens du gouvernement despotique, le peuple mené par lui-même porte toujours les choses aussi loin qu'elles peuvent aller; tous les désordres qu'il commet sont extrêmes: Au lieu que dans les monarchies, les choses sont très-rarement portées à l'excès. Les chess craignent pour eux-mêmes, ils ont peur d'être abandonnés; les puissances intermédiaires dépendantes (b) ne veulent pas que le peuple prenne trop le dessus. Il est rare que les ordres de l'état soient entiérement corrompus.

chap. IV.

<sup>(</sup>a) Liv. III. des lois.
(b) Voyez ci-deffus la psemiere note du liv. II.

#### 116 De l'esprit des Lois,

Le prince tient à ces ordres; & les séditieux qui n'ont ni la volonté ni l'espérance de renverser l'état, ne peuvent ni ne veulent renverser le prince.

Dans ces circonstances, les gens qui ont de la sagesse & de l'autorité s'entremettent; on prend des tempéramens, on s'arrange, on se corrige; les lois reprennentleur vigueur, & sesontécouter.

Aussi toutes nos histoires sont-elles pleines de guerres civiles sans révolutions; celles des états despotiques sont pleines de révolutions sans guerres civiles.

Ceux qui ont écrit l'histoire des guerres civiles de quelques états, ceux même qui les ont fomentées, prouvent assez combien l'autorité que les princes laissent à de certains ordres pour leur service, leur doit être peu suspecte; puisque dans l'égarement même, ils ne soupiroient qu'après les lois & leur devoir, & retardoient la fougue & l'impétuosité des factieux plus qu'ils ne pouvoient la servir (a).

Le cardinal de Richelieu, pensant peut-être qu'il avoit trop avili les ordres

<sup>.. (</sup>a) Mémoires du cardinal de Retz, & autres hiftoires.

de l'état, a recours, pour le soutenir, aux vertus du prince & de ses ministres (a); & il exige d'eux tant de choses, qu'en vérité il n'y a qu'un ange qui puisse avoir tant d'attention, tant de lumieres, tant de sermeté, tant de connoissances; & on peut à peine se flatter que d'ici à la dissolution des monarchies, il puisse y avoir un prince & des ministres pareils.

Comme les peuples qui vivent sous une bonne police, sont plus heureux que ceux qui, sans regle & sans chess, errent dans les forêts; aussi les monarques, qui vivent sous les lois sondamentales de leur état, sont-ils plus heureux que les princes despotiques, qui n'ont rien qui puisse régler le cœur de leurs

peuples ni le leur,

### (a) Testament politique,

#### CHAPITRE XII.

Continuation du même sujet.

U'ON n'aille point chercher de la magnanimité dans les états despotiques; le prince n'y donneroit point 118 DE L'ESPRIT DES LOIS,

une grandeur qu'il n'a pas lui-même:

chez lui il n'y a pas de gloire.

C'est dans les monarchies que l'on verra autour du prince les sujets recevoir ses rayons; c'est-là que chacun tenant, pour ainsi dire, un plus grand espace, peut exercer ces vertus qui donnent à l'ame, non pas de l'indépendance, mais de la grandeur.

#### CHAPITRE XIII.

Idée du despotifme.

UAND les sauvages de la Louisiane veulent avoir du fruit, ils coupent l'arbre au pied, & cueillent le fruit (a). Voilà le gouvernement despotique.

#### CHAPITRE XIV.

Comment les lois sont relatives aux principes du gouvernement despotique.

E gouvernement despotique a pour principe la crainte; mais à des peuples timides, ignorans, abattus, il ne faut pas beaucoup de lois.

Tout y doit rouler sur deux ou trois

(a) Lettres édif. Recueil II, pag. 315.

LIV. V. CHAP. XIV. 119
idées; il n'en faut donc pas de nouvelles. Quand vous instruisez une bête,
vous vous donnez bien de garde de lui
faire changer de maître, de leçon &
d'allure; vous frappez son cerveau par
deux ou trois mouvemens, & pas
davantage.

Lorsque le prince est ensermé, il ne peut sortir du séjour de la volupté sans désoler tous ceux qui l'y retiennent. Ils ne peuvent souffrir que sa personne & son pouvoir passent en d'autres mains. Il fait donc rarement la guerre en personne, & il n'ose guere la faire par ses

lieurenans.

Un prince pareil, accoutumé dans son palais à ne trouver aucune résistance, s'indigne de celle qu'on lui fait les armes à la main; il est donc ordinairement conduit par la colere ou par la vengeance. D'ailleurs il nepeutavoir d'idée de la vraie gloire. Les guerres doivent donc s'y faire dans toute leur sureur naturelle, & le droit des gens y avoir moins d'étendue qu'ailleurs.

Un tel prince a tant de défauts, qu'il faudroit craindre d'exposer au grand jour sa stupidité naturelle. Il est caché, & l'on ignore l'état où il se trouve. Par

A20 DE L'ESPRIT DES LOIS;

bonheur, les hommes sont tels dans ces pays, qu'ils n'ont besoin que d'un nom

qui les gouverne.

Charles XII étant à Bender, trouvant quelque résistance dans le sénat de Suede, écrivit qu'il leur enverroit une de ses bottes pour commander. Cette botte auroit commandé comme un roi

despotique.

Si le prince est prisonnier, il est censé être mort, & un autre monte sur le trône. Les traités que fait le prisonnier sont nuls; son successeur ne les ratiseroit pas. En esset, comme il est les lois, l'état & le prince; & que si-tôt qu'il n'est plus le prince, il n'est rien; s'il n'étoit pas censé mort, l'état seroit détruit.

Une des choses qui détermina le plus les Turcs à faire leur paix séparée avec Pierre I, sur que les Moscovites dirent au vizir, qu'en Suede on avoit mis un

autre roi sur le trône (a).

La conservation de l'état n'est que la conservation du prince, ou plutôt du palais où il est ensermé. Tout ce qui ne menace pas directement ce palais ou la ville capitale, ne fait point d'impression sur

<sup>(</sup>a) Suire de Puffendorf, histoire universelle, au sraite de la Suede, chap. X. des

LIV. V. CHAP. XIV. des esprits ignorans, orgneilleux & prévenus: & quant à l'enchaînement des événemens, ils ne peuvent le suivre, le prévoir, y penser même. La politique, ses ressorts & ses lois, y doivent être très-bornés; & le gouvernement politique y est aussi simple que le gouvernement civil (a).

Tout se réduit à concilier le gouvernement politique & civil avec le gouvernement domestique, les officiers

de l'état avec ceux du férail.

Un pareil état sera dans la meilleure situation, lorsqu'il pourra se regarder comme seul dans le monde, qu'il sera environné de deserts, & séparé des peuples qu'il appellera barbares. Ne pouvant compter sur la milice, il sera bon qu'il détruise une partie de luimême.

Comme le principe du gouvernement despotique est la crainte, le but en est la tranquillité: mais ce n'est point une paix, c'est le silence de ces villes que l'ennemi est prêt d'occuper.

La force n'étant pas dans l'état, mais dans l'armée qui l'a fondé; il faudroit

Tome I.

<sup>(</sup>a) Selon M. Chardin, il n'y a point de conseil d'état en Perfe. F

#### F12 De l'ESPRIT DES LOIS,

pour défendre l'état, conserver cette armée: mais elle est formidable au prince. Comment donc concilier la sureté de l'état avec la sureté de la personne?

Voyez, je vous prie, avec quelle industrie le gouvernement Moscovite cherche à sortir du despotisme, qui lui est plus pesant qu'aux peuples mêmes. On a cassé les grands corps de troupes, on a diminué les peines des crimes, on a établi des tribunaux, on a commencé à connoître les lois, on a instruit les peuples. Mais il y a des causes particulieres, qui le rameneront peut-être au malheur qu'il vouloit suir.

Dans ces états, la religion a plus d'influence que dans aucun autre; elle est une crainte ajoutée à la crainte. Dans les empires Mahométans, c'est de la religion que les peuples tirent en partie le respect étonnant qu'ils ont pour leur

prince.

C'est la religion qui corrige un peu la constitution Turque. Les sujets qui ne sont pas attachés à la gloire & à la grandeur de l'état par honneur, le sont par la sorce & par le principe de la religion.

De tous les gouvernemens despotiques, iln'yena point qui s'accable plus LIV. V. CHAP. XIV. 123 lui-même, que celui où le prince se déclare propriétaire de tous les sonds de terre, & l'héritier de tous ses sujets. Il en résulte toujours l'abandon de la culture des terres; & si d'ailleurs le prince est marchand, toute espece d'industrie est ruinée.

Dans ces états, on ne répare, on n'améliore rien (a). On ne bâtit de maisons que pour la vie; on ne fait point de fossés, on ne plante point d'arbres; on tire tout de la terre, on ne lui rend rien; tout est en friche, tout est désert.

Pensez-vous que des lois qui ôtent la propriété des fonds de terre & la succession des biens, diminueront l'avarice & la cupidité des grands? Non: elles irriteront cette cupidité & cette avarice. On sera porté à faire mille vexations, parce qu'on ne croira avoir en propre que l'or ou l'argent que l'on pourra voler ou eacher.

Pour que tout ne soit pas perdu, il est bon que l'avidité du prince soit modérée par quelque coutume. Ainsi en Turquie, le prince se contente ordinairement de prendre trois pour cent sur

<sup>(</sup>a) Voyez Ricaut, état de l'empire Ottoman a pag. 196.

124 De l'esprit des Lois,

les successions (a) des gens du peuple. Mais comme le grand-seigneur donne la plupart des terres à sa milice, & en dispose à sa fantaisse; comme il se saist de toutes les successions des officiers de l'empire; comme lorsqu'un homme meurt sans ensans mâles, le grand-seigneur a la propriété, & que les silles n'ont que l'usustruit; il arrive que la plupart des biens de l'état sont posséés d'une manière précaire.

Par la loi de Bantam (b), le roi prend toute la succession, même la semme, les ensans & la maison, On est obligé, pour éluder la plus cruelle disposition de cette loi, de marier les ensans à huit, neuf ou dix ans, & quelquesois plus jeunes, afin qu'ils ne se trouvent pas saire une malheureuse partie de la

iuccession du pere.

Dans les états où il n'y a point de lois fondamentales, la succession à l'empire ne sauroit être fixe. La couronne y est élective par le prince, dans sa famille,

(a) Voyez, sur les successions des Turcs, Lacédémone ancienne & moderne. Voyez aussi Ricaut, de l'empire Ottoman.

<sup>(</sup>b) Recueil des voyages qui ont servi à l'établicsement de la compagnie des Indes, tom. I. La loi de Pagnest moins cruelle; sil'on a des ansans, le roi ne succede qu'aux deux tiers. Ibid, tom. III, p. 1.

# LIV. V. CHAP. XIV. ou hors de sa famille. En vain seroit-il établi que l'aîné fuccéderoit; le prince en pourroit toujours choisir un autre.

Le successeur est déclaré par le prince lui-même, ou par ses ministres, ou par une guerre civile. Ainsi cet état a une raison de dissolution de plus qu'une

monarchie.

Chaque prince de la famille royale ayant une égale capacité pour être élu, il arrive que celui qui monte sur le trône fait d'abord étrangler ses freres, comme en Turquie; ou les fait aveugler, comme en Perse; ou les rend fous, comme chez le Mogol; ou fil'on ne prend point ces précautions, comme à Maroc, chaque vacance du trône est suivie d'une affreuse guerre civile.

Par les constitutions de Moscovie (a), le czar peut choisir qui il veut pour son successeur, soit dans sa famille, soit hors de sa famille. Un tel établissement de succession cause mille révolutions, 💸 rend le trône aussi chancelant que la succession est arbitraire. L'ordre de succession étant une des choses qu'il importe le plus au peuple de savoir, le

<sup>(</sup>a) Voyez les différentes constitutions, sur-tout 'celle de 1722,

326 DE L'ESPRIT DES LOIS, meilleur est celui qui frappe le plus les yeux, comme la naissance & un certain ordre de naissance. Une telle dispositionarrête les brigues, étouffe l'ambition; on ne captive plus l'esprit d'un

prince foible, & l'on ne fait point parler les mourans.

Lorsque la succession est établie par une loi fondamentale, un seul prince est le successeur, & ses freres n'ont aucun droit réel ou apparent de lui disputer la couronne. On ne peut présumer ni faire valoir une volonté particuliere du pere. Il n'est donc pas plus question d'arrêter ou de faire mourir le frere du roi, que quelqu'autre suiet que ce soit.

Mais dans les états despotiques, où les freres du prince sont également ses esclaves & ses rivaux, la prudence veut que l'on s'assure de leurs personnes; sur-tout dans les pays Mahométans, où la religion regarde la victoire ou le succès comme un jugement de Dieu; de sorte que personne n'y est souverain

de droit, mais seulement de fait.

L'ambition est bien plus irritée dans des états où des princes du fang voient que, s'ils ne montent pas sur le trône,

LIV. V. CHAP. XIV. 117

ils feront enfermés ou mis à mort, que parmi nous où les princes du sang jouisfent d'une condition qui, si elle n'est pas si satisfaisante pour l'ambition, l'est peut-être plus pour les désirs modérés.

Les princes des états despotiques ont toujours abusé du mariage. Ils prennent ordinairement plusieurs semmes, surtout dans la partie du monde où le despotisme est, pour ainsi dire, naturalisé, qui est l'Asie. Ils en ont tant d'enfans, qu'ils ne peuvent guere avoir d'affection pour eux, ni ceux-ci pour leurs freres.

La famille régnante ressemble à l'état; elle est trop soible, & son chefest trop sort; elle paroît étendue, & elle se réduit à rien. Artaxerxès (a) sit mourir tous ses ensans, pour avoir conjuré contre lui. Il n'est pas vraisemblable que cinquante ensans conspirent contre leur pere; & encore moins qu'ils conspirent, parce qu'il n'a pas voulu céder sa concubine à son sils aîné. Il est plus sample de croire qu'il y a là quelque intrigue de ces sérails d'Orient; de ces lieux où l'artisice, la méchanceté, la ruse regnent dans le silence, & se couvrent d'une épaisse nuit; où un vieux

<sup>(</sup>a) Voyez Justin.

prince, devenu tous les jours plus imbécille, est le premier prisonnier du palais.

. Après tout ce que nous venons de dire, il sembleroit que la nature humaine se souleveroit sans cesse contre le gouvernement despotique. Mais, malgré l'amour des hommes pour la liberté, malgré leur haine contre la violence, la plupart des peuples y sont soumis. Cela est aisé à comprendre. Pour former un gouvernement modéré, il faut combiner les puissances, les régler, les tempérer, les faire agir, donner, pour ainsi dire, un lest à l'une, pour la mettre en état de résister à une autre; c'est un ches-d'œuvre de législation, que le hasard fait rarement, & que rarement on laisse faire à la prudence. Un gouvernement despotique au contraire, saute, pour ainsi dire, aux yeux; il est uniforme par-tout; comme il ne faut que des passions pour l'établir, tout le monde est bon pour cela.



#### CHAPITRE X V.

#### · Continuation du même sujet.

Ans les climats chauds, où regne ordinairement le despotisme, les passions se sont plutôt sentir, & elles font aussi plutôt amorties (a); l'esprit y, est plus avancé; les périls de la dissipation des biens y sont moins grands; il y a moins de facilité de se distinguer, moins de commerce entre les jeunes gens renfermés dans la maison; on s'y marie de meilleure heure. On y peut donc être majeur plutôt que dans nos climats d'Europe. En Turquie, la majorité commence à quinze ans (b).

La cession de biens n'y peut avoir lieu; dans un gouvernement où personne n'a de fortune assurée, on prête

plus à la personne qu'aux biens.

Elle entre naturellement dans les gouvernemens modérés (c), & sur-tout dans les républiques, à cause de la plus

( a) Voyez le livre des lois, dans le rapport avec

la nature du climat.

(b) La Guilletiere, Lacédémone ancienne & nousvelle, pag. 463. (c) Il en est de même des atermoiemens dans le≰

banqueroutes de bonne foi.

230 DE L'ESPRIT DES LOIS,

grande confiance que l'on doit avoir dans la probité des citoyens, & de la douceur que doit inspirer une sorme de gouvernement que chacun semble s'être donnée lui-même.

Si dans la république Romaine les législateurs avoient établi la cession de biens (a), on ne seroit pas tombé dans tant de séditions & de discordes civiles, & on n'auroit point essuyé les dangers des maux, ni les périls des remedes.

La pauvreté & l'incertitude des fortunes dans les états despotiques, y naturalisent l'usure, chacun augmentant le prix de son argent à proportion du péril qu'il y a à le prêter. La misere vient donc de toutes parts dans ces pays malheureux; tout y est ôté, jusqu'à la ressource des emprunts.

Il arrive de-là qu'un marchand n'y fauroit faire un grand commerce; il vit au jour la journée: s'il fe chargeoit de beaucoup de marchandises, il perdroit plus par les intérêts qu'il donne-roit pour les payer, qu'il ne gagneroit fur les marchandises. Aussi les lois sur

<sup>(</sup>a) Elle ne fut établie que par la loi Julie, de aessione bonosum. On évitoir la prison & la section ignomineuse des biens.

LIV. V. CHAP. XV. 13#
le commerce n'y ont-elles guere de
lieu; elles se réduisent à la simple

police.

Le gouvernement ne fauroit être injuste, sans avoir des mains qui exercent ses injustices : or il est impossible que ces mains ne s'emploient pour elles-mêmes. Le péculat est donc natu-

rel dans les états despotiques.

Ce crime y étant le crime ordinaire; les confications y font utiles. Par-là on confole le peuple; l'argent qu'on en tire est un tribut considérable, que le prince leveroit difficilement sur des sujets abymés: il n'y a même dans ce pays aucune famille qu'on veuille conserver.

Dans les états modérés, c'est tout autre chose. Les consiscations rendroient la propriété des biens incertaine; elles dépouilleroient des ensans innocens; elles détruiroient une famille, lorsqu'il ne s'agiroit que de punir un coupable. Dans les républiques, elles seroient le mal d'ôter l'égalité qui en fait l'ame, en privant un citoyen de son nécessaire physique (a).

<sup>(</sup>a) Il me semble qu'on aimoit trop les confiscations dans la république d'Athenes.

## T31 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Une loi Romaine veut (a) qu'on ne confique que dans le cas du crime de lese-majesté au premier ches. Il seroit souvent très-sage de suivre l'esprit de cette loi, & de borner les confiscations à de certains crimes. Dans les pays où une coutume locale a disposé des propres, Bodin (b) dit très-bien qu'il ne faudroit confisquer que les acquess.

(a) Authent. Bona damnatorum. Cod. de bon. proscript. seu damn.

(b) Liv. V, ch. III.

#### CHAPITRE XVI

De la communication du pouvoir.

D'Ans le gouvernement despotique, le pouvoir passe tout entier dans les mains de celui à qui on le confie. Le vizirest le despote lui-même; & chaque officier particulier est le vizir. Dans le gouvernement monarchique, le pouvoir s'applique moins immédiatement; le monarque en le donnant le tempere (a). Il fait une telle distribution de son autorité, qu'il n'en donne jamais une

<sup>(</sup>a) Ut effe Phœbi dukcius lumen folet Jamjam cadentis...

LIV. V. CHAP. XVI. 133 partie, qu'il n'en retienne une plus

grande.

Ainsi, dans les états monarchiques, les gouverneurs particuliers des villes ne relevent pas tellement du gouverneur de la province, qu'ils ne relevent du prince encore davantage; & les officiers particuliers des corps militaires ne dépendent pas tellement du général, qu'ils ne dépendent du prince encore plus.

Dans la plupart des états monarchiques, on a sagement établi que ceux qui ont un commandement un peu étendu, ne soient attachés à aucun corps de milice; de sorte que n'ayant de commandement que par une volonté particuliere du prince, pouvant être employés & ne l'être pas, ils sont en quelque saçon dans le service, & en

quelque façon dehors.

Ceci est incompatible avec le gouvernement desposique. Car si ceux qui n'ont pas un emploi actuel, avoient néanmoins des prérogatives & des titres, il y auroit dans l'état des hommes grands par eux-mêmes; ce qui choqueroit la nature de ce gouvernement.

Que sile gouverneur d'une ville étoit

indépendant du bacha, il faudroit tous les jours des tempéramens pour les accommoder; chose absurde dans un gouvernement despotique. Et de plus, le gouverneur particulier pouvant ne pas obéir, comment l'autre pourroit-il répondre de sa province sur sa tête?

Dans ce gouvernement, l'autorité ne peut être balancée; celle du moindre magistrat ne l'est pas plus que celle du despote. Dans les pays modérés, la loi est par-tout sage, elle est par-tout connue, & les plus petits magistrats peuvent la suivre. Mais dans le despotisme, où la loi n'est que la volonté du prince, quand le prince seroit sage, comment un magistrat pourroit-il suivre une volonté qu'il ne connoît pas? Il faut qu'il suive la sienne.

Il y a plus: c'est que la loi n'étant que ce que le prince veut, & le prince ne pouvant vouloir que ce qu'il connoît, il faut bien qu'il y ait une infinité de gens qui veuillent pour lui & comme lui.

Enfin, la loi étant la volonté momentanée du prince, il est nécessaire que ceux qui veulent pour lui, veuillent subitement comme lui.

#### CHAPITRE XVII.

#### Des présens.

L'Es T un usage dans les pays despotiques, que l'on n'aborde qui que ce soit au-dessus de soi, sans lui faire un présent, pas même les rois. L'empereur du Mogol (a) ne reçoit point les requêtes de ses sujets, qu'il n'en ait reçu quelque chose. Ces princes vont jusqu'à corrompre leurs propres graces.

Cela doit être ainti dans un gouvernement où personne n'est citoyen; dans un gouvernement où l'on est plein de l'idée que le supérieur ne doit rien à l'inférieur; dans un gouvernement où les hommes ne se croient liés que par les châtimens que les uns exercent sur les autres; dans un gouvernement où il y a peu d'affaires, & où il est rare que l'on ait besoin de se présenter devant un grand, de lui faire des demandes, & encore moins des plaintes.

Dans une république, les présens sont une chose odieuse, parce que la vertu

<sup>(</sup>a) Recueil des voyages qui ont servi à l'établisse; ment de la compagnie des Indes, tom. I, p. 60.

# 136 DE L'ESPRIT DES LOIS,

n'en a pas besoin. Dans une monarchie, l'honneur est un motif plus fort que les prétens. Mais dans l'état despotique, où il n'y a ni honneur ni vertu, on ne peut être déterminé à agir que par l'espérance des commodités de la vie.

C'est dans les idées de la république, que Platon (a) vouloit que ceux qui reçoivent des présens pour faire leur devoir, sussent punis de mort. Il n'en faut prendre, disoit-il, ni pour les chosés

bonnes ni pour les mauvaises.

C'étoit une mauvaite loi que cette loi Romaine (b) qui permettoit aux magistrats de prendre de petits présens (c), pourvu qu'ils ne passassent écus dans toute l'année. Ceux à qui on ne donne rien, ne désirent rien; ceux à qui on donne un peu, désirent bient ôt un peu plus, & ensuite beaucoup. D'ailleurs, il est plus aisé de convaincre celui qui, ne devant rien prendre, prend quelque chose, que celui qui prend plus, lorsqu'il devroit prendre moins, & qui trouve toujours pour cela des prétextes, des excuses, des causes & des raisons plausibles.

<sup>(</sup>a) Liv. XII. des lois.

<sup>(</sup>b) Leg. 6. S. 2. ff. ad leg. Jul. repet.

#### CHAPITRE XVIII.

Des récompenses que le souverain donne.

Ans les gouvernemens despotiques, où, comme nous l'avons dit, on n'est déterminé à agir que par l'espérance des commodités de la vie. le prince qui récompense n'a que de l'argent à donner. Dans une monarchie. où l'honneur regne seul, le prince ne récompenseroit que par des distinctions, si les distinctions que l'honneur établit n'étoient jointes à un luxe qui donne nécessairement des besoins : le prince y récompense donc par des honneurs qui menent à la fortune. Mais dans une république où la vertu regne, motif qui se suffit à lui-même, & qui exclut tous les autres, l'état ne récompense que par des témoignages de cette vertu.

C'est une regle générale, que les grandes récompenses, dans une monarchie & dans une république, sont un signe de leur décadence; parce qu'elles prouvent que leurs principes sont corrompus; que d'un côté l'idée de l'honneur n'y a plus tant de force, que de 138 DE L'ESPRIT DES LOIS, l'autre la qualité de citoyen s'est affoiblie.

Les plus mauvais empereurs Romains ont été ceux qui ont le plus donné; par exemple, Caligula, Claude, Néron, Othon, Vitellius, Commode, Héliogabale & Caracalla. Les meilleurs, comme Auguste, Vespassien, Antonin Pie, Marc-Aurele & Percinax, ont été économes. Sous les bons empereurs, l'état reprenoit ses principés; le trésor de l'honneur suppléoit aux autres trésors.

#### CHAPITRE XIX.

Nouvelles conféquences des principes des trois gouvernemens.

JE ne puis me résoudre à finir ce livre, sans faire encore quelques applications de mes trois principes.

PREMIERE QUESTION. Les lois doivent-elles forcer un citoyen à accepter les emplois publics? Je dis qu'elles le doivent dans le gouvernement républicain, & non pas dans le monarchique. Dans le premier, les magistratures sont des témoignages de vertu, des dépôts que la patrie confie à un citoyen, qui ne

#### LIV. V. CHAP. XIX. 139 doit vivre, agir & penser que pour elle; il ne peut donc pas les resuser (a). Dans le second, les magistratures sont des témoignages d'honneur: or telle est la bizarrerie de l'honneur, qu'il se plaît à n'en accepter aucun que quand il veut, & de la maniere qu'il veut.

Le feu roi de Sardaigne (b) punissoit ceux qui resusoient les dignités & les emplois de son état : il suivoit, sans le savoir, des idées républicaines. Sa maniere de gouverner d'ailleurs prouve assez que ce n'étoit pas là son intention,

SECONDE QUESTION. Est-ce une bonne maxime, qu'un citoyen puisse être obligé d'accepter dans l'armée une place inférieure à celle qu'il a occupée ? On voyoit souvent chez les Romains le capitaine servir l'année d'après sous son lieutenant (c). C'est que, dans les républiques, la vertu demande qu'on fasse à

<sup>(</sup>e) Platon, dans sa république, liv. VIII. met ces resus au nombre des marques de la corruption de la république. Dans res sois, liv. VI. il veut qu'on les punisse par une amende. A Venife, on les punit par l'exil.

<sup>(</sup>b) Victor-Amédée.

<sup>(</sup>c) Quelques centurions ayant appellé au peuple pour demander l'emplei qu'ils avoient eu : Il est juste, mes compagnons, dit un centurion, que vous regardiez comme honorables tous les postes où vous défendring le république. Tito-Live, liv. XLH.

#### 140 De l'esprit des Lois,

l'état un facrifice continuel de soi-même & de ses répugnances. Mais dans les monarchies, l'honneur vrai ou faux ne peut souffrir ce qu'il appelle se dégrader.

Dans les gouvernemens despotiques, où l'on abuse également de l'honneur, des postes & des rangs, on fait indisséremment d'un prince un goujat, & d'un

goujat un prince.

TROISIEME QUESTION. Mettra-t-on fur une même tête les emplois civils & militaires? Il faut les unir dans la république, & les féparer dans la monarchie. Dans les républiques, il feroit bien dangereux de faire de la profession des armes un état particulier, distingué de celui qui a les fonctions civiles; & dans les monarchies, il n'y auroit pas moins de péril à donner les deux sonctions à la même personne.

On ne prend les armes dans la république qu'en qualité de défenseur des lois & de la patrie; c'est parce que l'on est, citoyen, que l'on se fait pour un temps soldat. S'il y avoit deux états distingués, on seroit sentir à celui qui sous les armes se croit citoyen, qu'il

n'est que soldat.

Dans les monarchies, les gens de

# LIV. V. CHAP. XIX. 141 guerre n'ont pour objet que la gloire, ou du moins l'honneur ou la fortune. On doit bien se garder de donner les emplois civils à des hommes pareils: il faut au contraire qu'ils soient contenus par les magistrats civils; & que les mêmes gens n'aient pas en même temps la consiance du peuple, & la force pour en abuser (a).

Voyez dans une nation où la république se cache sous la forme de la monarchie, combien l'on craint un état particulier de gens de guerre; & comment le guerrier reste toujours citoyen, ou même magistrat, asin que ces qualités soient un gage pour la patrie, &

qu'on ne l'oublie jamais.

Cette division de magistratures en eiviles & militaires, faite par les Romains après la perte de la république, ne sut pas une chose arbitraire. Elle sut une suite du changement de la constitution de Rome: elle étoit de la nature du gouvernement monarchique; & ce qui ne sut que commencé sous Auguste (b),

tum. Aurelius Victor, de viris illustribus.

(b) Auguste ôta aux sénareurs, proconsuls & gouverneurs, le droit de porter les armes. Dionaliv. XXXIII,

<sup>(</sup>a) Ne imperium ad optimos nobilium transferretur, fenatum militia vetuit Gallienus, etiam adire exercitum. Aurelius Victor, de viris illustribus.

142 DE L'ESPRIT DES LOIS,

les empereurs suivans (a) furent obligés de l'achever, pour tempérer le

gouvernement militaire.

Ainsi Procope, concurrent de Valens à l'empire, n'y entendoit rien, lorsque donnant à Hormisdas, prince du sang royalde Perse, la dignité de proconsul (b), il rendit à cette magistrature le commandement des armées qu'elle avoit autrefois; à moins qu'il n'eût des raisons particulieres. Un homme qui aspire à la souveraineté, cherche moins ce qui est utile à l'état, que ce qui l'est à sa cause.

QUATRIEME QUESTION. Convientil que les charges soient vénales? Elles ne doivent pas l'être dans les états despotiques, où il faut que les sujets soient placés ou déplacés dans un instant par

le prince.

Cette vénalité est bonne dans les états monarchiques, parce qu'elle fait saire, comme un métier de samille, ce que l'on ne voudroit pas entreprendre pour la vertu; qu'elle destine chacun à son devoir, & rendles ordres de l'état plus permanens. Suidas (c) dit très-bien

(a) Constantin. Voyez Zozime, liv. II.

<sup>(</sup>b) Ammian Marcellin, liv. XXVI. More veterum & bella refluro.

<sup>(</sup>c) Fragmens tirés des ambassades de Constantia Porphyrogenete.

#### LIV. V. CHAP. XIX. 143 qu'Anastase avoit fait de l'empire une espece d'aristocratie, en vendant toutes

les magistratures.

Platon (a) ne peut souffrir cette vénalité. « C'est, dit il, comme si dans » un navire on faisoit quelqu'un pilote » on matelot pour son argent. Seroit-il » possible que la regle sût mauvaise dans » quelqu'autre emploi que ce fût de la " vie, & bonne seulement pour con-» duire une république «? Mais Platon parle d'une république fondée sur la vertu, & nous parlons d'une monarchie. Or dans une monarchie où, quand les charges ne se vendroient pas par un réglement public, l'indigence & l'avidité des courtisans les vendroient tout de même, le hasard donnera de meilleurs sujets que le choix du prince. Enfin, la manière de s'avancer par les richesses inspire & entretient l'industrie (b); chose dont cette espece de gouvernement a grand besoin.

CINQUIEME QUESTION. Dans quel gouvernement faut-il des censeurs? Il en faut dans une république, où le principe

<sup>(</sup>a) Répub. liv. VIII.

<sup>(</sup>b) Paresse de l'Espagne; on y donne tous les emplois.

# 144 De l'Esprit des Lois,

du gouvernement est la vertu. Ce ne sont pas seulement les crimes qui détruisent la vertu; mais encore les négligences, les fautes, une certaine tiédeur dans l'amour de la patrie, des exemples dangereux, des semences de corruption; ce qui ne choque point les lois, mais les élude; ce qui ne les détruit pas, mais les affoiblit: tout cela doit être corrigé par les censeurs.

On est étonné de la punition de cet Aréopagite, qui avoit tué un moineau qui, poursuivi par un épervier, s'étoit résugié dans son sein. On est surpris que l'Aréopage ait fait mourir un ensant qui avoit crevé les yeux à son oiseau. Qu'onfasseattention qu'il ne s'agit point là d'une condamnation pour crime, mais d'un jugement de mœurs dans une république sondée sur les mœurs.

Dans les monarchies il ne faut point de censeurs: elles sont sondées sur l'honneur, & la nature de l'honneur est d'avoir pour censeur tout l'univers. Tout homme qui y manque, est soumis aux reproches de ceux mêmes qui n'en

ont point.

Là, les censeurs seroient gâtés par ceux mêmes qu'ils devroient corriger.

lis

LIV. V. CHAP. XIX. 145
Ils ne seroient pas bon contre la corruption d'une monarchie; mais la corruption d'une monarchie seroit trop
forte contr'eux.

On sent bien qu'il ne faut point de censeurs dans les gouvernemens despotiques. L'exemple de la Chine semble déroger à cette regle: mais nous verrons, dans la suite de cet ouvrage, les raisons singulieres de cet établissement.



## 146 DE L'ESPRIT DES LOIS,

# LIVRE IV.

Conséquences des principes des divers gouvernemens, par rapport à la simplicité des Lois civiles & criminelles, la forme des jugemens, & l'établissement des poines.

#### CHAPITRE PREMIER.

De la simplicité des lois civiles dans les

Le gouvernement monarchique ne comporte pas des lois aufii simples que le despotique. Il y faut des tribunaux. Ces tribunaux donnent des décisions; elles doivent être conservées; elles doivent être applises, pour que l'on y juge aujourd'hui comme l'on y jugea hier, & que la propriété & la vie des citoyens y soient assurées & fixes comme la constitution même de l'état.

Dans une monarchie, l'administration d'une justice qui ne décide pas seulement de la vie & des biens, mais aussi LIV. VI. CHAP. I. 147 de l'honneur, demande des recherches scrupuleuses. La délicatesse du juge augmente à mesure qu'il a un plus grand dépôt, & qu'il prononce sur de plus grands intérêts.

Il ne faut donc pas être étonné de trouver dans les lois de ces états tant de regles, de restrictions, d'extensions, qui multiplient les cas particuliers, & semble faire un art de la raison même.

La différence de rang, d'origine, de condition, qui est établie dans le gouvernement monarchique, entraîne fouvent des distinctions dans la nature des biens; & des lois relatives à la consti-- tution de cet état peuvent augmenter le nombre de ces distinctions. Ainsi parmi nous, les biens sont propres, acquêts, ou conquêts; dotaux, paraphernaux; paternels & maternels; meubles de plufieurs especes; libres, substitués; du lignage, ou non; nobles, en franc aleu, ou roturiers; rentes foncieres, ou constituées à prix d'argent. Chaque forte de biens est soumise à des regles particulieres; il faut les suivre, pour en disposer: ce qui ôte encore de la simplicité.

Dans nos gouvernemens, les fiefs sont deventis héréditaires. Il a fallu que la noblesse eût une certaine consistance, asin que le propriétaire du sief sût en état de servir le prince. Cela a dû produire bien des variétés: par exemple, il ya des pays où l'on n'a pu partager les siess entre les freres; dans d'autres, les cadets ont pu avoir leur subsistance avec plus d'étendue.

Le monarque, qui connoît chacune de ses provinces, peut établir diverses lois, ou souffrir différentes coutumes. Mais le despote ne connoît rien, & ne peut avoir d'attention sur rien; il lui faut une allure générale; il gouverne par une volonté rigide, qui est par-tout la même; tout s'applanit sous ses pieds.

A mesure que les jugemens des tribunaux se multiplient dans les monarchies, la jurisprudence se charge de décisions, qui quelquesois se contredisent; ou parce que les juges qui se succedent pensent différemment; ou parce que les affaires sont tantôt bien, tantôt mal-défendues; ou ensin par une infinité d'abus qui se glissent dans tout ce qui passe par la main des hommes. C'est un mal nécessaire, que le législateur corrige de temps en temps, comme contraire même à l'esprit des gouvernemens modérés.

#### LIV. VI. CHAP. I.

Car quand on est obligé de recourir aux tribunaux, il faut que cela vienne de la nature de la constitution, & non pas des contradictions & de l'incertitude des lois.

Dans les gouvernemens où il y a nécessairement des distinctions dans les personnes, il faut qu'il y ait des privileges. Cela diminue encore la simpli-

cité, & fait mille exceptions.

Un des privileges le moins à charge à la société, & sur-tout à celui qui le donne, c'est de plaider devant un tribunal, plutôt que devant un autre. Voilà de nouvelles affaires; c'est-à-dire, celles où il s'agit de savoir devant quel tribunal il faut plaider.

Les peuples des états despotiques sont dans un cas bien différent. Je ne sais sur quoi, dans ces pays, le législateur pourroit statuer, ou le magistrat juger. Il suit, de ce que les terres appartiennent au prince, qu'il n'y a presque point de lois civiles sur la propriété des terres. Il suit, du droit que le souverain a de succéder, qu'il n'y en pas non plus sur les successions. Le négoce exclusif qu'il fait dans quelques pays, rend inutiles toutes sortes de lois sur le commerce. Les

mariages que l'on y contracte avec des filles esclaves, sont qu'il n'y a guere de lois civiles sur les dots & sur les avantages des semmes. Il résulte encore, de cette prod gieuse multitude d'esclaves, qu'il n'y a presque point de gens qui aient une volonté propre, & qui pat consequent doivent répondre de leur conduite devant un juge. La plupart des actions morales, qui ne sont que les volontés du pere, du mari, du maître, se reglent par eux, & non par les magisfrats.

Fonbliois de dire que ce que nous appellons l'honneur, étant à peine connudans ces étass, toutes les affaires que regardent cet honneur, qui est un si grand chapitre parmi nous, n'y ont point de lieu. Le despotifisé se suffit à lui-même; tout est vide autour de lui-Aussi, lorsque les voyageurs nous déscrivent les pays où il regne, rarement nous parlent-ils des lois civiles (a).

<sup>(</sup>a) Au Mazulipatan, on n'a pu découvrir qu'il y est de loi écrite. Voyez le recueil des royages qui onsservi à l'établissement de la compagnie des Indes, tom. IV, part. I, p. 301: Les Indiens ne se reglent, dans les jugemens, que sur de certainer contunes. Le Védan, & autres livres pareils, me cantienness point de loisseiviles, mais des préceptes religieux. Yoyez lettres édif, quatorzieme recueil.

#### LIV. VI. CHAR IL 151

Toutes les occasions de dispute & de procès y sont donc ôtées. C'est ce qui sait en pamie qu'on y maltraite si sont les plaideurs: l'injustice de leur demande paroit à découvert, n'étant pas cachée, pulliée, ou protégée par une infinité de lois.

# CHAPITRE II.

De la simplicité des lois criminelles dans les divers gouvernemens.

On entend dire sans cesse qu'il faudroit que la justice fût rendue partout comme en Turquie. Il n'y aura donc que les plus ignorans de tous les peuples, qui auront vu clair dans la chose du monde qu'il imposte le plus aux hommes de savoir?

Si vous examinez les formalités de la justice, par rapport à la peine qu'a un citoyen à se faire rendre son bien, ou à obtenir satisfaction de quelque outrage, vous en trouverez sans doute trop: Si vous les regardez dans le rapport qu'elles ont avec la liberté & la sureté des citoyens, vous en trouverez souvent trop peus & vous verrez que les peines,

#### 152 De l'esprit des Lois,

les dépenses, les longueurs, les dangers même de la justice, sont le prix que chaque citoyen donne pour sa liberté.

En Turquie, où l'on fait très-peu d'attention à la fortune, à la vie, à l'honneur des sujets, on termine promptement d'une façon ou d'une autre toutes les disputes. La maniere de les finir est indifférente, pourvu qu'on les finisse. Le bacha, d'abord éclairci, fait distribuer à sa fantaisse des coups de bâton sur la plante des pieds des plaideurs, & les renvoie chez eux.

Et il feroit bien dangereux que l'on y eût les passions des plaideurs; elles supposent un déstrardent de se faire rendre justice, une haine, une action dans l'esprit, une constance à poursuivre. Tout cela doit être évité dans un gouvernement où il ne faut avoir d'autre sentiment que la crainte, & où tout mene tout-à-coup, & sans qu'on le puisse prévoir, à des révolutions. Chacun doit connoître qu'il ne faut point que le magistrat entende parler de lui, & qu'il ne tient sa sureté que de son anéantissement.

Mais dans les états modérés, où la tête du moindre citoyen est considéraLIV. VI. CHAP. II. 153 ble, on ne lui ôte son honneur & ses biens qu'après un long examen: on ne le prive de la vie que lorsque la patrie elle-même l'attaque; & elle ne l'attaque qu'en lui laissant tous les moyens possibles de la désendre.

Aussi, lorsqu'un homme se rend plus absolu (a), songe-t-il d'abord à simplisier les lois. On commence dans cet état à être plus frappé des inconvéniens particuliers, que de la liberté des sujets dont on ne se soucie point du tout.

On voit que dans les républiques il faut pour le moins autant de formalités que dans les monarchies. Dans l'un & dans l'autre gouvernement, elles augmentent en raison du cas que l'on y fait de l'honneur, de la fortune, de la vie, de la liberté des citoyens.

Les hommes sont tous égaux dans le gouvernement républicain; ils sont égaux dans le gouvernement despotique: dans le premier, c'est parce qu'ils sont tout; dans le second, c'est parce qu'ils ne sont rien.

(a) Cefar , Cromwell , & tant d'autres.

#### CHAPITRE III.

Dans quels gouvernemens; & dans quels cas on doit juger selon un rexte précis de la loi.

Lus le gouvernement approche de la république, plus la maniere de juger devient fixe; & c'étôit un vice de la république de Lacédémone, que les éphores jugeaffent arbitrairement. sans qu'il y eût des lois pour les dirigér. A Rome: les premiers consuls jugerent comme les éphores: on en sentit les inconveniens, & l'on fit des lois précises. Dans les états despotiques, il h'y a point de loi; le juge est lui-même sa regle. Dans les états monarchiques, il y a une loi; & là où elle est précise. le juge la fuit ; là où elle ne l'est pas ; il en cherche l'esprit. Dans le gouvernement républicain, il est de la nature de la constitution, que les juges suivent la lettre de la loi. Il n'y a point de citoyen contre qui on puisse interpréter une loi, quand il s'agit de ses biens, de son honneur, ou de sa vie.

A Rome, les juges prononçoient

LIV. VI. CHAP. IV. 135
feulement que l'accusé étoit coupable
d'un certain crime; & la peine le trouvoit dans la loi, comme en le voit dans
diverses lois qui furent faites. De mêene, en Angleterre, les jurésidécident
fi l'accusé est coupable ou non du fait
qui a été porté devant eux; & s'il est
déclaré coupable, le juge prononce la
peine que la loi inflige pour ce fait : &
pour ceta, il ne lui faut que des yeux.

# De la maniere de former les jugement.

Dans les monarchies, les jugas prénnent la manière des arbitres; ils déliberent ensemble, ils se acommuniquent leurs pensées, ils se concilient; on modifie son avis, pour le rendre confoinne I celui d'un autre; les avis les moins nont-breux sont rappellés aux deux plus grands. Cela n'est point de la nature de la république. A Rome, & dans les villes Grecques, les juges ne se communiquoient point chacun donnoit son avis d'une de ces trois manières, J. appous,

# 156 De l'ESPRIT DES LOIS.

je condamne, il ne me paroît pas (a): c'est que le peuple jugeoit, ou étoit censé juger. Mais le peuple n'est pas jurisconsulte; toutes ces modifications & tempéramens des arbitres ne sont pas pour lui; il faut lui présenter un seul objet, un fait, & un seul fait; & qu'il n'ait qu'à voir s'il doit condamner, absoudre, ou remettre le jugement.

Les Romains, à l'exemple des Grecs, introduisirent des formules d'actions (b), & établirent la nécessité de diriger chaque affaire par l'action qui lui étoit propre. Cela étoit nécessaire dans leur maniere de juger; il falloit fixer l'état de la question, pour que le peuple l'eût toujours devant les yeux. Autrement, dans le cours d'une grande affaire, cet état de la question changeroit continuellement, & on ne le reconnoîtroit plus.

De-là il suivoit que les juges, chez ·les Romains, n'accordoient que la demande précile, sans rien augmenter. diminuer ni modifier. Mais les préteurs · imaginerent d'autres formules d'actions,

<sup>(</sup>a) Non liquet.

<sup>(</sup>b) Quas adiones ne populus prous velles inflieueres, estes folemnefque effe volueruns. Leg. 2. S. 6. digen. de orige jur.

LIV. VI. CHAP. IV. 157 qu'on appella de bonne foi (a), où la maniere de prononcer étoit plus dans la disposition du juge. Ceci étoit plus conforme à l'esprit de la monarchie. Aussi les jurisconsultes François disent-ils, En France (b), toutes les actions sont de bonne foi.

(a) Dans lesquelles on mettoit ces mots: en bond

(b) On y condamne aux dépens celui-là même à qui on demande plus qu'il ne doit, s'il n'a offert & configné ce qu'il doit.

#### CHAPITRE V.

Dans quels gouvernemens le Souverain peut être juge.

MACHIAVEL (a) attribue la perte de la liberté de Florence à ce que le peuple ne jugeoit pas en corps, comme à Rome, des crimes de lese-majesté commis contre lui. Il y avoit pour cela huit juges établis: Mais, dit Machiavel, peu sont corrompas par peu. J'adopterois bien la maxime de ce grand homme: mais comme dans ces cas, l'intérêt politique force, pour ainsi dire,

<sup>(</sup>a) Discours sur la premiere décade de Tite-Live, liv. I. chap. VII.

158 DE L'ESPRIT DES LOIS,

l'intérêtoivil (car c'est toujours un inconvénient, que le peuple juge lui-même ses offenses); il faut, pour y remédier, que les lois pourvoient, autant qu'il est en elles, à la sureté des particuliers.

Dans cette idée, les législateurs de Rome firent deux choses: ils permittent aux accusés de s'exiler (a) avant le jugement (b); & ils voulurent que les biens des condamnés fussent consacrés, pour que le peuple n'en eût pas la consicution. On verra dans le livre XI les autres limitations que l'on mit à la puil-sance que le peuple avoit de juger.

Solon sut bien prévenir l'abus que le peuple pourroit faire de sa puissance dans le jugement des crimes : il voulut que l'Aréopage revit l'assaire; que, s'il troyoit l'accusé injustement absons (c), il l'accusat de nouveau devant le peuple; que, s'il le croyoit injustement condamné (d), il arrêtat l'exécution, & lui sit rejuger l'assaire: Loi admirable,

<sup>(</sup>a) Cela est bien expliqué dans l'oraison de Cicéron

<sup>(</sup>b) C'étoit une loi d'Athenes, comme il paroît par Démosshene. Socrate refusa de s'en servir.

<sup>(</sup>c) Démosthere, sur la couronne, p. 494. édit. de Francfort, de l'an 1604.

<sup>(</sup>d) Voyez Philoftrate, vie des sophistes, liv. L. vie d'Eschines.

qui soumettoir le peuple à la censure de la magistrature qu'il respectoit le plus, & à la stenne même!

\*Il sera bon de mettre quelque lend fein dans des affaires pareilles, sur-tout du moment que l'accusé sera prisonnier, afin que le peuple puisse se cal-

mer & juger de lang froid."

Dans les états despotiques, le prince pent juger lui même. Il ne le peut dans les monarchies: la conflitution seroit détruite; les pouvoirs intermédiaires dépendans, anéantis; on verroit cesses foutes les sormalités des jugemens; la trainte s'empareroit de tous les réprits; on verroit la pâleur sur tous les visages; plus de confiance, plus d'honneur, plus d'amour, plus de sureté, plus de monarchie.

Voici d'autres réflexions. Dans les états monarchiques; le prince est la partie qui poursuit les accusés, & les fait punir ou absoudre; s'il jugeoit luimême, il seroit le juge & la partie.

Dans ces mêmes états, le prince a souvent les confiscations; s'il jugeoir les crimes, il feront encore le juge & la partie,

De plus, il perdroit le plus bel attribut

de sa souveraineté, qui est celui de faire grace (a). Il seroit insensé qu'il sît & désit ses juyemens : il ne voudroit pas être en contradiction avec lui-même.

Outre que cela confondroit toutes les idées, on ne sauroit si un homme seroit absous, ou s'il recevroit sa grace.

Lorsque Louis XIII voulut être juge dans le procès du duc de la Valette (b). & qu'il appella, pour cela, dans son cabinet quelques officiers du parlement & quelques conseillers d'état; le roi les ayant forcés d'opiner sur le décret de prise de corps, le président de Believre dit: " Qu'il voyoit dans cette affaire une » chose étrange; un prince opiner au » procès d'un de ses sujets : Que les rois » ne s'étoient réservé que les graces, & » qu'ils renvoyoient les condamnations » vers leurs officiers. Et votre majesté » voudroit bien voir sur la sellette un » homme devant elle, qui, par son juge-» ment, iroit dans une heure à la mort! » Que la face du prince, qui porte les

condamne à la mort, à l'exil, à la prison.

(b) Voyez la relation du procès fait à M. le duc de la Valette. Elle est imprimée dans les mémoires de Montrasor, tom. II. pag. 62.

<sup>(</sup>a) Platon ne pense pas que les rois, qui sont dit-il, prêtres, puissent affister au jugament où l'on condamne à la mort. à l'exil. à la prison.

#### LIV. VI. CHAP. V. 161

» graces, ne peut soutenir cela; que sa » vue seule levoit les interdits des égli-» ses; qu'on ne devoit sortir que con-» tent de devant le prince «. Lorsqu'on jugea le fond, le même président dit dans son avis: » Cela est un jugement » sans exemple, voire contre tous les » exemples du passé jusqu'à huy, qu'un « Roi de France ait condamné en qua-» lité de juge, par son avis, un gentil-» homme à mort (a) «.

Les jugemens rendus par le prince, feroient une source intarissable d'injustices & d'abus; les courtisans extorque-roient, par leur importunité, ses jugemens. Quelques empereurs Romains eurent la fureur de juger; nuls regnes n'étonnerent plus l'univers par leurs

injustices.

"Claude, dit Tacite (b), ayant attiré "à lui le jugement des affaires & les "fonctions des magistrats, donna occa-"fion à toutes sortes de rapines «. Aussi Néron, parvenant à l'empire après Claude, voulant se concilier les esprits, déclara-t-il: "Qu'il se garderoit bien d'être

(b) Annal, liv. XI.

<sup>(</sup>a) Cela fut changé dans la faite. Voyet la même relation.

162 De l'esprit des Lois,

» le juge de toures les affaires; pour » que les acculateurs & les acculés, » dans les murs d'un palais, ne fusient » pas expolés à l'inique pouvoir de » quelques affranchis (a).

» Sous le regne d'Arcadius, det Zozi» me (h), la nation des calomniateurs le
» répandit, entoura la cour, & l'infecta,
» Lorsqu'un homme étoit mort, on sup» posoit qu'il n'avoit point laissé d'en» fans (c); on donnoit ses biens par un
» rescrit. Car comme le prince étoit
» étrangement stupide, & l'impératrice
» entreprenante à l'excès, elle servoit
» l'insatiable avarice de ses domessiques
» & de ses considentes; de sorte que,
» pour les gens modérés, il n'y avoit
» rien de plus désirable que la mort.

» Il y avoit autrefois, dit Procope (d), » fort peu de gens à la cour ! mais sous » Justinien, comme les juges n'avoient » plus la liberté de rendre justice, leurs » tribunaux étoient déserts, tandis que » le palais du prince retentissoit des cla-» meurs des parties qui y sollicitoient » leurs affaires «. Tout le monde sait

Ea(a) Ibid. liv. XIII. (b') Helt. liv. V.

<sup>(</sup>c) Même désordre sous Théodose le jeune. (d) Histoire secrette.

LIV. VII. CHAP. V. 163 comment ony vendoit les jugemens, & même les lois.

Les lois sont les yeux du prince; il voit par elles es qu'il ne pourroit pas voir sans elles. Veut-il faire la fonction des tribunaux? il travaille non pas pour lui, mais pour ses séducteurs contre lui.

#### CHAPITRE VI.

Que dans la monarchie les ministres na doivent pas juger.

C'Est encore un grand inconvénient dans la monarchie, que les ministres du prince jugent eux-mêmes les affaires contentieuses. Nous voyons encore aujourd'hui des états où il y a des juges sans nombre pour décider les affaires siscales, & où les ministres, qui le croiroit! veulent encore les juger. Les réstexions viennent en soule: je ne ferai que celle-ci.

Il y a par la nature des choses, une espece de contradiction entre le conseil du monarque & ses tribunaux. Le conseil des rois doit être composé de peu de personnes, & les tribunaux de judicature en demandent beaucoup. La raison en est que dans le premier, on doit prendre les affaires avec une certaine passion, 164 DE L'ESPRIT DES LOIS,

& les suivre de même; ce qu'on ne peut guere espérer que de quatre ou cinq hommes qui en font leur affaire. Il faut au contraire des tribunaux de judicature de sang froid, & à qui toutes les affaires soient en quelque saçon indissérentes.

#### CHAPITRE VII.

· Du magistrat unique.

N tel magistrat ne peut avoir lieu que dans le gouvernement despotique. On voit dans l'histoire Romaine, à quel point un juge unique peut abusers de son pouvoir. Comment Appius, sur son tribunal, n'auroit-il pas méprisé les lois, puisqu'il viola même celle qu'il avoit faite (a)? Tite-Live nous apprend l'inique distinction du décemvir. Il avoit aposté un homme qui réclamoit devant lui Virginie comme son esclave; les parens de Virginie lui demanderent qu'en vertu de la loi on la leur remît jusqu'au jugement définitif. Il déclara que sa loi n'avoit été faite qu'en faveur du pere: & que Virginius étant absent, elle ne pouvoit avoir d'application (b).

<sup>(</sup>a) Voyez la loi II. S. 24. ff. de orig. jur. (b) Quod pater puella abesset, locum injuria esse passe. Tite-Live, décade I. liv. III.

#### CHAPITRE VIII.

Des accusations dans les divers gouver-

Rome (a), il étoit permis à un ci-Ltoyen d'en accuser un autre. Cela étoit établi selon l'esprit de la république, où chaque citoyen doit avoir pour le bien public un zele sans bornes, où chaque citoyen est censé tenir tous les droits de la patrie dans ses mains. On suivit sous les empereurs les maximes de la république; & d'abord on vit paroître un genre d'hommes funestes, une troupe de délateurs. Quiconque avoit bien des vices & bien des talens, une ame bien basse & un esprit ambitieux , cherchoit un criminel dont la condamnation pût plaire au prince: c'étoit la voie pour aller aux honneurs & à la fortune (b), chose que nous ne voyons point parmi nous.

Nous avons aujourd'hui une loi admirable; c'est celle qui veut que le prince établi pour faire exécuter les lois, prépose un officier dans chaque tribunal.

<sup>(</sup>a) Et dans bien d'autres cités.
(b) Voyez dans Tacise les récompenses accordées à ses délateurs.

pour poursuivre en son nom tous les crimes: de sorte que la fonction des délateurs est inconnue parmi nous. Et si ce vengeur public étou soupçonné d'abuser de son ministère, on l'obligeroit de nommer son dénonciateur.

Dans les lois de Platon (a), ceux qui négligent d'avertir les magistrats, ou de leur donner du secours, doivent être punis. Cela ne conviendroit point aujourd'hui. La partie publique veille pour les citoyens; elle agit, & ils sont

tranquilles.

#### CHAPITRE IX

De la sévérité des peines dans les divers gouvernemens.

A sévérité des peines convient mieux au gouvernement despotique, dont le principe est la terreur, qu'à la monarchie & à la république, qui ont pour résort l'honneur & la vertu.

Dans les états modérés, l'amour de la patrie, la honte & la crainte du blâme, font des motifs réprimans, qui peuvent arrêter bien des crhwes. La plus grande

(a) Liv. IX.

LIV. VI. CHAP. IX. 167
peine d'une mauvaile action, sera d'en
être convaince. Les lois civiles y corrigeront donc plus aisément, & n'auront
pas besoin de tant de force.

Dans ces états, un bon législateur s'attachera moins à punir les crimes, qu'à les prévenir; il s'appliquera plus à donner des mœurs, qu'à insliger des

supplices.

C'est une remarque perpétuelle des auteurs Chinois (a), que plus dans leux empire on voyoit augmenter les supplices, plus la révolution étoit prochaine. C'est qu'on augmentoit les supplices, à mesure qu'on manquoit de mœurs.

Il seroit aisé de prouver que, dans tous ou présque tous les étans d'Europe, les peines ont diminué ou augmenté, à mesure qu'on s'est plus approché ou

plus éloigné de la liberté.

Dans les pays déspotiques, on est si malheureux, que l'on y craint plus la mort qu'on ne regrette la vie; les supplices y doivent donc être plus rigoureux. Dans les états modérés, on craint plus de perdre la vie qu'on ne redoute

<sup>(</sup>a) Je ferai voir dans la fuise que la Chine, à cet égard, est dans le cas d'une république, ou d'une monarchie.

168 DE L'ESPRIT DES LOIS, la mort en elle-même; les supplices qui ôtent simplement la vie y sont donc fuffilans.

Les hommes extrêmement heureux, & les hommes extrêmement malheureux, sont également portés à la dureté, témoins les moines & les conquérans. Il n'y a que la médiocrité & le mélange de la bonne & de la mauvaise fortune, qui donnent de la douceur & de la pitié.

Ce que l'on voit dans les hommes en particulier, se trouve dans les diverses pations. Chez les peuples sauvages qui menent une vie très-dure, & chez les peuples des gouvernemens despotiques où il n'y a qu'un homme exorbitamment favorisé de la fortune, tandis que tout le reste en est outragé, on est également cruel. La douceur regne dans les gouvernemens modérés.

Lorsque nous lisons dans les histoires les exemples de la justice atroce des sultans, nous sentons avec une espece de douleur les maux de la nature

humaine.

Dans les gouvernemens modérés, tout, pour un bon législateur, peut servirà former des peines. N'est-il pas bien extraordinaire

LIV. VI. CHAP. IX. 169 extraordinaire qu'à Sparte, une des principales fût de ne pouvoir prêter sa semme à un autre, ni recevoir celle d'un autre, de n'être jamais dans sa maison qu'avec des vierges? En un mot, tout ce que la loi appelle une peine, est effectivement une peine.

#### CHAPITRE X.

Des anciennes lois françoises.

c'Est bien dans les anciennes lois françoises que l'on trouve l'esprit de la monarchie. Dans le cas où il s'agit de peines pécuniaires, les non-nobles sont moins punis que les nobles (a). C'est tout le contraire dans les crimes (b): le noble perd l'honneur & réponse en cour; pendant que le vilain, qui n'a point d'honneur, est puni en son corps.

manoir, chap. 61. pag. 309.
(b) Voyez le conseil de Pierre Desfontaines a chap. XIII, sur-tout l'art. 22.

Tome 1.

<sup>(</sup>a) » Si comme pour briser un arrêt, les non-» nobles doivent une amende de quarante sous, & » les nobles de soixante livres «. Somme rurale, liv. II. pag. 198. édit. got. de l'an 1512; & Beaumanoir, chap. 61. pag. 309.

#### CHAPITRE XI.

Que lorsqu'un peuple est vertueux, il faut peu de peines.

E peuple Romain avoit de la probité. Cette probité eut tant des force, que souvent le législateur n'eut besoin que de lui montrer le bien, pour le lui faire suivre; il sembloit qu'au lieu d'ordonnances, il sussissit de lui donner des conseils.

Les peines des lois royales & celles des lois des douze tables furent presque toutes ôtées dans la république, soit par une suite de la loi Valérienne (a), soit par une conséquence de la loi Porcie (b). On ne remarqua pas que la république en sût plus mai réglée, & il n'en résulta aucune lésion de police.

Cette loi Valérienne, qui défendoit aux magistrats toute voie de fait contre

(b) Lex Porcia pro tergo civium lata. Elle fut faite

<sup>(</sup>a) Elle fut faite par Valerius Publicola, bientôt après l'expulsion des rois; elle fut renouvellée deux fois, toujours par des magistrats de la même famille, comme le dit Tite-Live, liv. X. Il n'étoit pas question de lui donner plus de force, mais d'en perfectionner les dispositions. Diligentius fandum, dit Tite-Live, ibid.

LIV. VI. CHAP. XII. 171 un citoyen qui avoit appelé au peuple, n'infligeoit à celui qui y contreviendroit, que la peine d'être réputé méchant (a).

#### CHAPITRE XII.

De la puissance des peines.

L'EXPÉRIENCE a fait remarquer que dans les pays où les peines sont douces, l'esprit du citoyen en est frappé, comme il l'est ailleurs par les grandes.

Quelqu'inconvénient se fait-il sentir dans un état? un gouvernement violent veut soudain le corriger; & au lieu de songer à faire exécuter les anciennes lois, on établit une peine cruelle qui arrête le mal sur le champ. Mais on use le ressort du gouvernement; l'imagination se fait à cette grande peine, comme elle s'étoit saite à la moindre; & comme on diminue la crainte pour celleci, l'on est bientôt forcé d'établir l'autre dans tous les cas. Les vols sur les grands chemins étoient communs dans quelques états; on voulut les arrêter: on inventa le supplice de la roue, qui

(a) Nihil ultra quam improbe factum adjecis, Tite;

172 DE L'ESPRIT DES LOIS, les suspendit pendant quelque temps. Depuis ce temps, on a volé comme auparavant sur les grands chemins.

De nos jours, la désertion sut trèsfréquente; on établit la peine de mort contre les déserteurs, & la désertion n'est pas diminuée. La raison en est bien naturelle: un soldat accoutumé tous les jours à exposer sa vie, en méprise ou se slatte d'en mépriser le danger. Il est tous les jours accoutumé à craindre la honte; il falloit donc laisser une peine (a) qui faisoit porter une slétrissure pendant la vie: on a prétendu augmenter la peine, & on l'a réellement diminuée.

Il ne faut point mener les hommes par les voies extrêmes; on doit être ménager des moyens que la nature nous donne pour les conduire. Qu'on examine la cause de tous les relâchemens, on verra qu'elle vient de l'impunité des crimes, or non pas de la modération des peines.

hommes la honte comme leur fléau; & que la plus grande partie de la peine, foit l'infamie de la fouffrir,

Que s'il se trouve des pays où la honte ne soit pas une suite du supplice, (a) On fendoit le nez, on coupoit les oreilles. LIV. VI. CHAP. XII. 173 cela vient de la tyrannie, qui a infligé les mêmes peines aux scélérats & aux gens de bien.

Et si vous en voyez d'autres, où les hommes ne sont retenus que par des supplices cruels, comptez encore que cela vient en grande partie de la violence du gouvernement, qui a employé ces supplices pour des fautes légeres.

Souvent un législateur, qui veut corriger un mal, ne songe qu'à cette correction; ses yeux sont ouverts sur cet objet, & fermés sur les inconvéniens. Lorsque le mal est une sois corrigé, on ne voit plus que la dureté du législateur; mais il reste un vice dans l'état, que cette dureté a produit : les esprits sont corrompus, ils se sont accoutumés au despotisme.

Lyfandre (a) ayant remporté la victoire sur les Athéniens, on jugea les prisonniers; on accusa les Athéniens d'avoir précipité tous les captifs de deux galeres, & résolu en pleine assemblée de couper le poing aux prisonniers qu'ils feroient. Ils furent tous égorgés, excepté Adymante, qui s'étoit opposé à ce décret. Lysandre reprocha à Phi-

<sup>(</sup>a) Xénophon , hist, liv. II.

174 DE L'ESPRIT DES LOIS, laclès, avant de le faire mourir, qu'il avoit dépravé les esprits, & fait des leçons de cruauté à toute la Grece.

» Les Argiens, dir Plutarque (a), » ayant fait mourir quinze cents de leurs » citoyens, les Athéniens firent apporter » les facrifices d'expiation, afin qu'il » plût aux dieux de détourner du cœur » des Athéniens une fi cruelle pensée «.

Il y a deux genres de corruption; l'un, lorsque le peuple n'observe point les lois; l'autre, lorsqu'il est corrompu par les lois: mal incurable, parce qu'il est dans le remede même.

(a) Euvres morales, de ceux qui manient les

# CHAPITRE XIIL

Impuissance des lois Japonoises.

ES peines outrées peuvent corrompre le despotisme même. Je-

tons les yeux fur le Japon.

On y punit de mort presque tous les crimes (a), parce que la désobéissance à un si grand empereur que celui du Japon, est un crime énorme. Il n'est pas

(a) Voyez Kempfer.

affaires d'état.

question de corriger le coupable, mais de venger le prince. Ces idées sont tirées de la servitude, & viennent sur-tout de ce que l'empereur étant propriétaire de tous les biens, presque tous les crimes se sont directement contre ses intérêts. On punit de mort les mensonges qui se sont devant les magistrats (a); chose contraire à la désense naturelle.

Ce qui n'a point l'apparence d'un crime, est la sévérement puni; par exemple, un homme qui hasarde de l'argent au jeu, est puni de mort.

Il est vrai que le caractere étonnant de ce peuple opiniatre, capricieux, déteriminé, bizarre, & qui bravetous les perisses tous les malheurs, semble à la premiere vue absoudre ses législateurs de l'atrocité de leurs lois, Mais des gens qui naturellement méritent la mort, & qui s'ouvrent le ventre pour la moindre fantaisse, sont-ils corrigés ou arrêrés par la vue continuelle des supplices de ne s'y familiarisent-ils pas ?

Les relations nous difent, au sujet de l'éducation des Japonois, qu'il faut trai-

<sup>(</sup>a) Recueil des voyages qui om fervi à l'établiffement de la Compagnie des Indes, tome III. part. 2. pag. 428.

terles enfans avec douceur, parce qu'ils s'obstinent contre les peines; que les esclaves ne doivent point être trop rudement traités, parce qu'ils se metrent d'abord en désense, Par l'esprit qui doit régner dans le gouvernement do-

mestique, n'auroit-on pas pu juger de celui qu'on devoit porter dans le gouvernement politique & civil?

Un législateur sage auroit cherché à ramener les esprits par un juste tempérament des peines & des récompenses; par des maximes de philosophie, de morale & de religion afforties à ces caracteres; par la juste application des regles de l'honneur ; par le supplice de la honte; par la jouissance d'un bonheur constant & d'une douce tranquillité. Et s'il avoit craint que les esprits. accoutumés à n'être arrêtés que par une peine cruelle, ne pussent plus l'être par une plus douce, il auroit agi (a) d'une maniere sourde & insensible; auroit dans les cas particuliers les plus graciables modéré la peine du crime, jusqu'à ce qu'il eût pu parvenir à la modifier dans tous les cas.

<sup>(</sup>a) Remarquez bien ceci, comme une maxime de pratique, dans les cas oules esprits ont été gâtés par ples peines trop rigoureuses.

## LIV. VI. CHAP. XIII. 177

Mais le despotisme ne connoît point ces ressorts; il ne mene pas par ces voies: il peut abuser de lui, mais c'est tout ce qu'il peut faire. Au Japon il a fait un essort; il est devenu plus cruel que lui-même.

Des ames par-tout effarouchées & rendues plus atroces, n'ont pu être conduites que par une atrocité plus grande.

Voilà l'origine, voilà l'esprit des lois du Japon. Mais elles ont eu plus de sureur que de force. Elles ont réussi à détruire le christianisme; mais des essorts si inouis sont une preuve de leur impuissance. Elles ont voulu établir une bonne police, & leur soiblesse a paruencore mieux.

Il faut lire la relation de l'entrevue de l'empereur & du deyro à Meaco (a). Le nombre de ceux qui y furent étouffés, ou tués par des garnemens, fut incroyable: on enleva les jeunes filles & les garçons; on les retrouvoit tous les jours exposés dans des lieux publics à des heures indues, tout nuds, cousus dans des sacs de toile, afin qu'ils ne connussement pas les lieux par où ils avoient

<sup>(</sup>a) Recueil des voyages qui ont servi à l'établis, sement de la Compagnie des Indes, tome. V. p. 2.

# 178 DE L'ESPRAT DES LOIS,

passé; on vola tout ce qu'on vousut; on fendit le ventre à des chevaux, pour faire tomber ceux qui les montoient; on renversa des voitures, pour dépouiller les dames. Les Hollandois à qui l'on dit qu'ils ne pouvoient passer la nuit sur des échasauds, sans être assassinés, en

descendirent, &c.

Je passerai vîte sur un autre trait. L'empereur adonné à des plaisirs infames, ne se marioit point : il couroit, risque de mourir sans successeur. Le deyro lui envoya deux filles très-belles. Uen époula une par respect, mais il n'eut aucun commerce avec elle. Sa nourrice fit chercher les plus belles femmes de l'empire; tout étoit inutile. La fille d'une armurier étonna son goût (a); il se détermina, il en eut un fils. Les dames de la cour, indignées de ce qu'il leur avoit préféré une personne d'une si basse naisfance, étoufferent l'enfant. Ce crime fut; eaché à l'empereur; il auroit versé un torrent de sang. L'atrocité des lois en empêche donc l'exécution. Lorsque la peine est sans mesure, on est souvent, obligé de lui préférer l'impunité.

<sup>(</sup>a) Ibidi.

#### CHAPITRE XIV.

De l'esprit du sénat de Rome.

Sous le consulat d'Acilius Glabrio & de Pison, on fit la loi Acilia (a) pour arrêter les brigues. Dion dit (b) que le sénat engagea les consuls à la proposer, parce que le tribun C. Cornelius avoit résolu de faire établir des peines terribles contre ce crime, à quoi le peuple étoit fort porté. Le sénat pensoit que des peines immodérées jetteroient bien la terreur dans les esprits mais qu'elles auroient cet esset, qu'on ne trouveroit plus personne pour accuter, ni pour condamner; au lieu qu'en proposant des peines modiques, on autroit des juges & des accusateurs.

<sup>(</sup>a) Les coupables étoient condamnés à une amende; ils ne pouvoient plus être admis dans l'ordre desfénateurs & nommés à aucune magistrature; Dion de liv. XXXVI. (b) Ibid.

# 180 DE L'ESPRIT DES LOIS;

#### CHAPITRE XV.

Des lois des Romains à l'égard des peines.

JE me trouve fort dans mes maximes, lorsque j'ai pour moi les Romains; & je crois que les peines tiennent à la nature du gouvernement, lorsque je vois ce grand peuple changer à cet égard de lois civiles, à mesure qu'il

changeoit de lois politiques.

Les lois royales, faites pour un peuple composé de fugitifs, d'esclaves & de brigands, furent très-séveres. L'esprit de la république auroit demandé que les décemvirs n'eussent pas mis ces lois dans leurs douze tables: mais des gens qui aspiroient à la tyrannie, n'avoient garde de suivre l'esprit de la république.

Tite-Live (a) dit, sur le supplice de Métius Suffétius, distateur d'Albe, qui sur condamné par Tullus Hostilius à être tiré par deux chariots, que ce sur le premier & le dernier supplice où l'on témoigna avoir perdu la mémoire de

<sup>· (</sup>a) Livre L

# LIV. VI. CHAP. XV. 181 Phumanité. Il se trompe: la loi des douze tables est pleine de dispositions

très-cruelles (a).

Celle qui découvre le mieux le desfein des décemvirs, est la peine capitale prononcée contre les auteurs des libelles & les poètes. Cela n'est guere du génie de la république, où le peuple aime à voir les grands humiliés. Mais des gens qui vouloient renverser la liberté, eraignoient des écrits qui pouvoient rappeller l'esprit de la liberté (b).

Après l'expulsion des décemvirs, presque toutes les lois qui avoient fixé les peines furent ôtées. On ne les abrogea pas expressément : mais la loi Porcia ayant désendu de mettre à mort un citoyen Romain, elles n'eurent plus d'ap-

plication.

Voilà le temps auquel on peut rapporter ce que *Tite-Live* (c) dit des Romains, que jamais peuple n'a plus aimé la modération des peines.

Que si l'on ajoute à la douceur des

(c) Livie L.

<sup>(</sup>a) On y trouve le supplice du seu, des peines presque toujours capitales, le volpuni de mort, &c. (b) Sylla, animé du même esprit que les décempirs, augmenta comme eux les peines contre lez écrivains satiriques.

# 182 DE l'espeit des Lois,

peines, le droit qu'avoit un accusé des se retirer avant le jugement, on verrabien que les Romains avoient suivi cet esprit que j'ai dit être naturel à la répu-

blique.

Sylla, qui confondit la tyrannie, l'anarchie & la liberté, fit les lois Cornéliennes. Il sembla ne faire des réglemensque pour établie des crimes. Ainsi qualissant une infinité d'actions du nom demeurtre, il trouva par-tout des meurtriers; & par une pratique qui ne sut
que trop suivie, il tendit des pieges,
sema des épines, ouvrit des abymes
sur le chemin de tous les citoyens.

Presque toutes les lois de Sylla ne portoient que l'interdiction de l'eau & du seu-Césary ajoutala confiscation des biens (a), parce que les riches gardant dans l'exil leur patrimoine, ils étoient plus hardis à commettre des crimes.

Les empereurs ayant établi un gouvernement militaire, ils sentirent bientôt qu'il n'étoit pas moins terrible contr'eux que contre les sujets; ils chercherent à le tempérer: ils crurent avoir

<sup>(. (</sup>a) Panas fubinorum aunis, sum locupleus ed facilius scelere se obligarent, quod insegris patrimoniis exularent. Suctone, in Julio Casare.

LIV. VI. CHAP. XV. 182 besoin des dignités & du respect qu'on

avoit pour elles.

On s'approcha un peu de la monarchie, & l'on divisa les peines en trois classes (a); celles qui regardoient les premieres personnes de l'état (b), & qui étoient assez douces; celles qu'on infligeoit aux personnes d'un rang (c) inférieur, & qui étoient plus severes; enfin celles qui ne concernoient que les conditions basses (d), & qui surent les plus rigoureuses.

Le féroce & insensé Maximin irrita: pour ainsi dire le gouvernement militaire, qu'il auroit fallu adoucir. Le sénat apprenoit, dit Capitolin (e), que les uns avoient été mis en croix, & les autresexposés aux bêtes, ou enfermés dans des peaux de bêtes récemment tuées, sans aucun égard pour les dignités. Il sembloit vouloir exercer la discipline militaire, sur le modele de laquelle il prétendoit régler les affaires civiles.

(c) Jul, Cap. Maximini duo.

<sup>(</sup>a) Voyez la loi 3: §. legis ad leg. Cornel. de ficaris, & un tres-grand nombre d'autres au digefte & au code.

<sup>(</sup>b) Sublimiores.

<sup>(</sup>c) Medios. (d) Infimos. Leg. 3. S. legis ad leg. Cornel. de:

# 184 DE L'ESPRIT DES LOIS,

On trouvera dans les Considérations fur la grandeur des Romains & leur décadence, comment Constantin changea le despotisme militaire en un despotisme militaire & civil, & s'approcha de la monarchie. On y peut suivre les diverses révolutions de cet état; & voir comment on y passa de la rigueur à l'indolence, & de l'indolence à l'impunité.

# CHAPITRE XVI.

De la juste proporcion des peines avec le crime.

L est essentiel que les peines aient de l'harmonie entr'elles, parce qu'it est essentiel que l'on évite plutôt un grand crime qu'un moindre; ce qui attaque plus la société, que ce qui la choque moins.

"Un imposteur (a), qui se disoit Consistentin Ducas, suscita un grand soule"vement à Constantinople. Il sut pris
"Et condamné au souet: mais ayant
"accusé des personnes considérables,
"il sut condamné, comme calomnia"teur, à être brûlé «. Il est singulier
(a) Histoire de Nicéphore, patriarche de Consi

tentinople.

LIV. VI. CHAP. XVI. qu'on eût ainsi proportionné les peines entre le crime de lese-majesté & celui de calomnie.

Cela fait souvenir d'un mot de Charles II, roi d'Angleterre. Il vit en passant un homme au pilori: il demanda pourquoi il étoit-là. Sire, lui dit-on, c'est parce qu'il a fait des libelles contre vos ministres. Le grand sot, dit le roi, que ne les écrivois-il contre moi? on ne lui aurois rien fait.

\*Soixante-dixperfonnes conspirerent » contre l'empereur Basile (a): il les sit » fustiger; on leur brûla les cheveux & » le poil. Un cerf l'ayant pris avec son » bois par la ceinture, quelqu'un de sa » suite tira son épée, coupa sa ceinture, » & le délivra. Il lui fit trancher la » tête, parce qu'il avoit, disoit-il, tiré » l'épée contre lui «. Qui pourroit penfer que sous le même prince on eût rendu ces deux jugemens?

C'est un grand mal parmi nous de faire subir la même peine à celui qui vole sur un grand chemin, & à celui qui vole & affassine. Il est visible, que pour la sureté publique, il faudroit mettre quelque différence dans la peine.

(a) Idem, ibid.

# 186 DE L'ESPRIT DES LOIS,

A la Chine, les voleurs cruels sont coupés en morceaux (a), les autres non: cette différence fait que l'on y vole; mais que l'on n'y affassine pas.

En Moscovie, où la peine des voleurs & celle des assassins sont les mêmes, on assassine (b) toujours. Les morts, y dit-

on, ne racontent rien.

Quand il n'y a point de différence dans la poine, il faut en mettre dans l'espérance de la grace. En Angleteire; on n'affassine point, parce ètie les voleurs peuvent espérer d'être transportés dans les colonies, non pas les assassins.

C'est un grand ressort des gouvernes mens modérés, que les lettres de gracé. Ce pouvoir que le prince a de pardoniner, exécuté avec sagesse, peut avoit d'admirables essets. Le principe du gouvernement despotique, qui ne pardonne pas, & à qui on ne pardonne jamais, le prive de ces avantages.

<sup>(</sup>a) Du Halde, tom. I. p. 6. (b) Etat présent de la grande Russie, par Perry.

#### CHAPITRE XVII.

De la torture ou question contre les criminels.

ARCEQUE les hommes sont méchans, la loi est obligée de les supposer meilleurs qu'ils ne sont. Ainsi la déposition de deux témoins sussit dans la punition de tous les crimes. La loi les croit, comme s'ils parloient par la bouche de la vérité. L'on juge aussi que tout enfant conçu pendant le mariage, est légitime : la loi a confiance en la mere, comme si elle étoit la pudicité même. Mais la question contre les criminels n'est pas dans un cas force comme ceuxci. Nous voyons aujourd'hui un enation (a) très-bien policée la rejeter sans inconvénient. Elle n'est donc pas nécelfaire par sa nature (b).

(a) La nation Angloife.

<sup>(</sup>b) Les citoyens d'Athenes ne pouvoient être mis à la question (Lysias, orat. in Argorat.), excepté dans le crime de lesse-majesté. On donnoit la question trente jours après la condamnation. (Curius Fortunatus, rethor. schol. lib. II.) Il n'y avoit pas de question préparatoire. Quant aux Romains, la loi 3 & 4 ad leg. Juliam majest. sait voir que la naissance, la dignité, la profession de la milice garantissoient de la question, si ce n'est dans le cas de crime de lesse-majesté. Voyez les sages restrictions que les lois des Wisigoths mettoient à cette pratique.

# 188 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Tant d'habiles gens & tant de béaux génies ont écrit contre cette pratique, que je n'ose parler après eux. J'allois dire qu'elle pourroit convenir dans les gouvernemens despotiques, où tout ce qui inspire la crainte entre plus dans les ressorts du gouvernement: j'allois dire que les esclaves, chez les Grecs & chez les Romains.... Mais j'entends la voix de la nature qui crie contre moi.

## CHAPITRE XVIII.

Des peines pécuniaires, & des peines corporelles.

NOS peres les Germains n'admettoient guere que des peines pécumaires. Ces hommes guerriers & libres estimoient que leur sang ne devoit être versé que les armes à la main. Les Japonois (a), au contraire, rejettent ces sortes de peines, sous prétexte que les gens riches éluderoient la punition. Mais les gens riches ne craignent-ils pas de perdre leurs biens? les peines pécuniaires ne peuvent-elles pas se propor-

<sup>(</sup>a) Voyez Kempfer.

LIV. VI. CHAP. XVIII. 189 tionner aux fortunes? Et enfin, ne peuton pas joindre l'infamie à ces peines?

Un bon législateur prend un juste milieu: il n'ordonne pas toujours des peines pécuniaires; il n'inflige pas toujours des peines corporelles.

#### CHAPITRE XIX.

#### De la loi du talion

Es états despotiques qui aiment les lois simples, usent beaucoup de la loi du talion (a). Les états modérés la reçoivent quelquesois: mais il y a cette différence, que les premiers la font exercer rigoureusement, & que les autres lui donnent presque toujours des tempéramens.

La loi des douze tables en admettoit deux: elle ne condamnoit au talion que lorsqu'on n'avoit pu appaiser celui qui se plaignoit (b). On pouvoit, après la condamnation, payer les dommages & intérêts (c), & la peine corporelle se convertissoit en peine pécuniaire (d).

<sup>(</sup> a) Elle est établie dans l'alcoran. Voyez le chapitre de la vache.

<sup>(</sup>b) Si membrum rupit, ni cum eo pacit, talio este. Aulugelle, liv. XX. chap. I.

<sup>(</sup>c) Ibid.

<sup>(</sup>d) Voyez aussi la lei des Wisigoths, liv. VI. tit. 4. §. 3. & 5.

# too DE L'ESPRIT DES LOIS,

#### CHAPITRE

De la punition des peres pour leurs enfans.

N punit à la Chine les peres pour les fautes de leurs enfans. C'étoit l'usage du Pérou (a). Ceci est encore tiré des idées despotiques.

On a beau direqu'on punit à la Chine le pere pour n'avoir pas fait usage de ce pouvoir paternel que la nature a établi. & que les lois même y ont augmenté. Cela suppose toujours qu'il n'y a point d'honneur chez les Chinois. Parmi nous les peres dont les enfans sont condamnés au fupplice, & les enfans (b) dont les peres ont subi le même sort, sont aussi punis par la honte, qu'ils le seroient à la Chine par la perte de la vie.

## CHAPITRE De la clémence du Prince.

A clémence est la qualité distinctive des monarques. Dans la république où l'on a pour principe la vertu, elle

(a) Voyez Garcilaffo, histoire des guerres civiles des Espagnols.

(b) Au lieu de les punir, disoit Platon, il faut les louer de ne pas ressembler à leur pere. Liv. IX. Acs Lois.

est moins nécessaire. Dans l'état despotique où regne la crainte, elle est moins en usage, parce qu'il faut contenir les grands de l'état par des exemples de sévérité. Dans les monarchies où l'on est gouverné par l'honneur, qui souvent exige ce que la loi désend, elle est plus nécessaire. La disgrace y est un équivalent à la peine: les formalités même des jugemens y sont des punitions. C'est là que la honte vient de tous côtés pour former des genres particuliers de peine.

Les grands y sont si sort punis par la disgrace, par la perte souvent imaginaire de leur fortune, de leur crédit, de leurs habitudes, de leurs plaisirs, que la rigueur à leur égard est inutile; elle ne peut servir qu'à ôter aux sujets l'amour qu'ils ont pour la personne du prince, & le respect qu'ils doivent

avoir pour les places.

Comme l'instabilité des grands est de la nature du gouvernement despotique, leur sureté entre dans la nature de la

monarchie.

Les monarques ont tant à gagner par la clémence, elle est suivie de tant d'amour, ils en tirent tant de gloire, que c'est presque toujours un bonheur pour eux d'avoir l'occasion de l'exercer; & on le peut presque toujours dans nos contrées.

On leur disputera peut-être quelque branche de l'autorité, & presque jamais l'autorité entiere; & si quelquesois ils combattent pour la couronne, ils ne

combattent point pour la vie.

Mais, dira-t-on, quand faut-il punir? quand faut-il pardonner? C'est une chose qui se fait mieux sentir qu'elle ne peut se prescrire. Quand la clémence a des dangers, ces dangers sont très-visibles: on la distingue aisément de cette soiblesse qui mene le prince au mépris, & à l'impuissance même de punir.

L'empereur Maurice (a) prit la résolution de ne verser jamais le sang de ses sujets. Anastase (b) ne punissoit point les crimes. Isaac l'Ange jura que de son regne il ne seroit mourir personne. Les empereurs Grecs avoient oublié que ce n'étoit pas en vain qu'ils portoient

l'épée.

<sup>(</sup>a) Evagre, hist.
(b) Fragment de Suidas, dans Constantin Porphysogenete.

LIVRE

# \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\***\***

# LIVRE VII.

Conséquences des différens principes des trois gouvernemens, par rapport aux Lois somptuaires, au luxe, & à la condition des semmes.

# CHAPITRE PREMIER.

Du luxe.

Lave est toujours en proportion avec l'inégalité des fortunes. Si, dans un état, les richesses sont également partagées, il n'y aura point de luxe; car il n'est sondé que sur les commodités qu'on se donne par le travail des autres.

Pour que les richesses restent également partagées, il faut que la loi ne donne à chacun que le nécessaire physique. Si l'on a au-delà, les uns dépenseront, les autres acquerront, & l'inégalité s'établira.

Supposant le nécessaire physique égal à une somme donnée, le luxe de ceux Tome I. qui n'auront que le nécessaire, sera égal à zéro; celui qui aura le double, aura un luxe égal à un; celui qui aura le double du bien de ce dernier, aura un luxe égal à trois; quand on aura encore le double, on aura un luxe egal à sept; de sorte que le bien du particulier qui suit, étant toujours supposé double de celui du précédent, le luxe croîtra du double plus une unité, dans cette progression

Dans la république de Platon (a), le luxe auroit pu se calculer au juste. Il y avoit quatre sortes de cens établis. Le premier étoit précisément le terme où finissoit la pauvreté, le second étoit double, le troisseme triple, le quatrieme quadruple du premier. Dans le premier cens le luxe étoit égal à zéro; il étoit égal à un dans le second, à deux dans le troisseme, à trois dans le quatrieme; & il suivoit ainsi la proportion arithmétique,

En considérant le luxe des divers peuples, les uns à l'égard des autres, il est dans chaque état en raison composée de l'inégalité des fortunes qui est entre

<sup>(</sup>a) Le premier cens étoit le sort héréditaire en terre; & Platon ne vouloit pas qu'on pût avoir en autres effets plus du triple du fort héréditaire. Yoyez see Lois, liv. V.

# LIV. VII. CHAP. I. 195.

les citoyens, & de l'inégalité des richesses des divers états. En Pologne, par exemple, les fortunes sont d'une inégalité extrême; mais la pauvreté du total empêche qu'il n'y ait autant de luxe que dans un état plus riche.

Le luxe est encore en proportion avec la grandeur des villes, & sur-tout de la capitale; en sorte qu'il est en raison composée des richesses de l'état, de l'inégalité des fortunes des particuliers, & du nombre d'hommes qu'on assemble

dans de certains lieux.

Plus il y a d'hommes ensemble, plus ils sont vains & sentent naître en eux l'envie de se signaler par de petites choses (a). S'ils sont en si grand nombre, que la plupart soient inconnus les uns aux autres, l'envie de se distinguer redouble, parce qu'il y a plus d'espérance de réussir. Le luxe donne cette espérance; chacun prend les marques de la condition qui précede la sienne. Mais à sorce de vouloir se distinguer, tout

<sup>(</sup>a) Dans une grande ville, dit l'auteur de la fable des abeilles, tom. I. pag. 133, on s'habille au-dessus de sa qualité, pour être estimé plus qu'on n'est par la multitude. C'est un plaisir pour un esprit soible, presqu'aussi grand que celui de l'accomplissement de tes desses.

devient égal, & on ne se distingue plus ? comme tout le monde veut se faire regarder, on ne remarque personne.

Il résulte de tout cela une incommodité générale. Ceux qui excellent dans une prosession mettent à leur art le prix qu'ils veulent; les plus petits talens suivent cet exemple; il n'y a plus d'harmonie entre les besoins & les moyens. Lorsque je suis forcé de plaider, il est nécessaire que je puisse payer un avocat; lorsque je suis malade, il faut que je puisse avoir un médecin.

Quelques gens ont pensé qu'en assemblant tant de peuple dans une capitale, on diminuoit le commerce, parce que les hommes ne sont plus à une certaine distance les uns des autres. Je ne les crois pas; on a plus de désirs, plus de besoins, plus de fantaisses, quandon estensemble,

# CHAPITRE II.

Des Lois somptuaires dans la démocratio.

JE viens de dire que dans les républiques, où les richesses sont également partagées, il ne peut point y avoir de luxe; & comme on a vu au livre cin-

LIV. VII. CHAP. II. 1977 quieme (a), que cette égalité de distribution faisoit l'excellence d'une république, il suit que moins il y a de luxe dans une république, plus elle est parfaite. Il n'y en avoit point chez les premiers Romains; il n'y en avoit point chez les Lacédémoniens; & dans les républiques où l'égalité n'est pas toutà-sait perdue, l'esprit de commerce, de travail & de vertu, sait que chacun y

peut & que chacun y veut vivre de son propre bien, & que par conséquent il

y a peu de luxe.

Les lois du nouveau partage des champs, demandées avec tant d'instance dans quelques républiques, étoient salutaires par leur nature. Elles ne sont dangereuses que comme action subite. En ôtant tout-à-coup les richesses aux uns, & augmentant de même celles des autres, elles sont dans chaque famille une révolution, & en doivent produire

A mesure que le luxe s'établit dans une république, l'esprit se tourne vers l'intérêt particulier. A des gens à qui il ne faut rien que le nécessaire, il ne reste à désirer que la gloire de la patrie & la

(a) Chap. III & IV.

une générale dans l'état.

fienne propre. Mais une ame corrompue par le luxe a bien d'autres défirs. Bientôt elle devient ennemie des lois qui la gênent. Le luxe que la garnison de Rhege commença à connoître, sit

qu'elle en égorgea les habitans.

Si-tôt que les Romains furent corrompus, leurs désirs devinrent immenses. On en peut juger par le prix qu'ils mirent aux choses. Une cruche de vin de Falerne (a) se vendoit cent deniers romains; un baril de chair salée du Pont en coûtoit quatre cents; un bon cuisimier quatre talens; les jeunes garçons n'avoient point de prix. Quand par une impétuosité (b) générale tout le monde se portoit à la volupté, que devenoit la vertu?

# CHAPITRE III.

Des Lois somptuaires dans l'aristocratie.

ARISTOCRATIE mal conflituée a ce malheur, que les nobles y ont les richesses, & que cependant ils ne doi-

<sup>(</sup>a) Fragment du livre 365 de Diodore, rapporté par Const. Porphyrog. Extrait des vertus & des vices. (b) Cùm maximus omnium impetus ad luxuriam effet. Ibid.

LIV. VII. CHAP. III. 199 vent pas dépenser; le luxe, contraire à l'esprit de modération, en doit être banni. Il n'y a donc que des gens trèspauvres qui ne peuvent pas recevoir, & des gens très-riches qui ne peuvent pas dépenser.

A Venise, les lois forcent les nobles à la modestie. Ils se sont tellement accoutumés à l'épargne, qu'il n'y a que les courtisanes qui puissent leur faire donner de l'argent. On se sert de cette voie pour entretenir l'industrie; les semmes les plus méprisables y dépensent sans danger, pendant que leurs tributaires y menent la vie du monde la plus obscure.

Les bonnes républiques Grecques avoient à cet égard des institutions admirables. Les riches employoient leur argent en sètes, en chœurs de musique, en chariots, en chevaux pour la course, en magistrature onéreuse. Les richesses y étoient aussi à charge que la pauvreté.



# 200 DE L'ESPRIT DES LOIS,

#### CHAPITRE IV.

Des lois somptuaires dans les monarchies.

ES Suions, nation Germanique, " L'rendent honneur aux richesses, " die Tacite (a); ce qui fait qu'ils vivent " sous le gouvernement d'un seul «. Cela signifie bien que le luxe est singuliérement propre aux monarchies, & qu'il n'y faut point de lois somptuaires.

Comme par la constitution des monarchies, les richesses y sont inégalement partagées, il faut bien qu'il y ait du luxe. Si les riches n'y dépensent pas beaucoup, les pauvres mourront de faim. Il faut même que les riches y dépensent à proportion de l'inégalité des fortunes; & que, comme nous avons dit, le luxe y augmente dans cette proportion. Les richesses particulieres n'ont augmenté, que parce qu'elles ont ôté à une partie des citoyens le nécessaire physique; il faut donc qu'il leur soit rendu.

Ainsi, pour que l'état monarchique se soutienne, le luxe doit aller en croissant,

<sup>(</sup>a) De morib. German.

LIV. VII. CHAP. IV.

du laboureur à l'artisan, au négociant, aux nobles, aux magistrats, aux grands feigneurs, aux traitans principaux, aux princes; sans quoi tout seroit perdu.

Dans le fénat de Rome, composé de graves magistrats, de jurisconsultes, & d'hommes pleins de l'idée des premiers temps, on proposa sous Auguste la correction des mœurs & du luxe des femmes. Il est curieux de voir, dans Dion (a), avec quel artil éluda les demandes importunes de ces fénateurs. C'est qu'il fondoit une monarchie, & dissolvoit

une république.

Sous Tibere, les édiles proposerent dans le sénat le rétablissement des anciennes lois somptuaires (b). Ce prince, qui avoit des lumieres, s'y opposa: » L'état ne pourroit subsister, disoit il; » dans la fituation où font les choses. » Comment Rome pourroit-elle vivre? » comment pourroient vivre les pro-» vinces? Nous avions de la frugalité, » lorsque nous étions citoyens d'une » seule ville; aujourd'hui nous consom-» mons les richesses de tout l'univers : » on fait travailler pour nous les maîtres & les esclaves «. Il voyoit bien qu'il (a) Dion Cassius, liv. LIV. (b) Tacite, ann: liv. III. 202 DE L'ESPRIT DES LOIS,

pe falloit plus de lois somptuaires.

Lorsque sous le même empereur, on proposa au sénat de défendre aux gouverneurs de mener leurs femmes dans les provinces, à cause des déréglemens qu'elles y apportoient, cela fut rejeté. On dit, que les exemples de la dureté des anciens avoient été changés en une façon de vivre plus agréable (a). On sentit qu'il falloit d'autres mœurs.

Le luxe est donc nécessaire dans les états monarchiques; il l'est encore dans les états despotiques. Dans les premiers, c'est un usage que l'on fait de ce qu'on possede de liberté: dans les autres, c'est un abus qu'on fait des avantages de sa servitude; lorsqu'un esclave choisi par son maître pour tyranniser ses autres esclaves, incertain pour le lendemain de la fortune de chaque jour, n'a d'autre félicité que celle d'assouvir l'orgueil, les désirs & les voluptés de chaque jour.

Tout ceci mene à une réflexion. Les républiques finissent par le luxe; les

monarchies par la pauvreté (b).

<sup>(</sup> a ) Multa duritiei veterum melius & latius mutata. Tacit. Annal. liv. III.

<sup>(</sup>b) Opulentia paritura mox egeftatem, Florus

#### CHAPITRE V.

Dans quel cas les Lois somptuaires sont utiles dans une monarchie.

E fut dans l'esprit de la république, ou dans quelques cas particuliers, qu'au milieu du treizieme siecle on sit en Arragon des lois somptuaires. Jacques I ordonna que le roi ni aucun de ses sujets ne pourroient manger plus de deux sortes de viandes à chaque repas, & que chacune ne seroit préparée que d'une seule maniere; à moins que ce ne sût du gibier qu'on eût tué soi-même (a).

On a fait aussi de nos jours, en Suede, des lois somptuaires; mais elles ont un objet différent de celles d'Arragon.

Un état peut faire des lois somptuaires dans l'objet d'une frugalité absolue: c'est l'esprit des lois somptuaires des républiques; & la nature de la chose fait voir que ce sut l'objet de celles d'Arragon.

Les lois somptuaires peuvent avoir aussi pour objet une frugalité relative; lorsqu'un état, sentant que des marchandises étrangeres d'un trop haut prix

<sup>(</sup>a) Constitution de Jacques I, de l'an 1234, art. 6. dans Marca Hisp. p. 1429.

demanderoient une telle exportation des siennes, qu'il se priveroit plus de ses besoins par celles-ci qu'il n'en satisferoit par celles-là, en désend absolument l'entrée: & c'est l'esprit des lois que l'on a faites de nos jours en Suede (a). Ce sont les seules lois somptuaires

qui conviennent aux monarchies.

En général, plus un état est pauvre, plus il est ruiné par son suxe relatif; & plus par conséquent il lui faut de lois somptuaires relatives. Plus un état est riche, plus son suxe relatif l'enrichit; & il faut bien se garder d'y faire des lois somptuaires relatives. Nous expliquerons mieux ceci dans le livre sur le commerce (b). Il n'est ici question que du luxe absolu.

#### CHAPITRE VI.

Du luxe à la Chine.

Des raisons particulieres demandent des lois somptuaires dans quelques états. Le peuple, par la force du climat,

<sup>(</sup>a) On y a défendu les vins exquis, & autres marchandifes précieuses.
(b) Voyez tom. II. liv. XX, chap, xx.

# LIV. VII. CHAP. VI. 205

peut devenirsi nombreux, & d'un autre côté les moyens de le faire subsister peuvent être si incertains, qu'il est bon de l'appliquer tout entier à la culture des terres. Dans ces états le luxe est dangereux, & les lois somptuaires y doivent être rigoureuses. Ainsi, pour savoir s'il faut encourager le luxe ou le proscrire. on doit d'abord jeter les yeux sur le rapport qu'il y a entre le nombre du peuple, & la facilité de le faire vivre. En Angleterre, le sol produit beaucoup plus de grains qu'il ne faut pour nourrir ceux qui cultivent les terres, & ceux qui procurent les vêtemens : il peut donc y avoir des arts frivoles, & par conséquent du luxe. En France il croît affez de blépour la nourriture des laboureurs & de ceux qui sont employés aux manufactures. De plus, le commerce avec les étrangers peut rendre pour des choses frivoles tant de choses nécessaires, qu'on n'y doit guere craindre le luxe.

A la Chine, au contraire, les femmes sont si fécondes, & l'espece humaine s'y multiplie à un tel point, que les terres, quelque cultivées qu'elles soient, suffifent à peine pour la nourriture des habitans. Le luxe y est donc pernicieux, &

206 DE L'ESPRIT DES LOIS, l'esprit de travail & d'économie v est aussi requis que dans quelques républiques que ce soit (a). Il faut qu'on s'attache aux arts nécessaires, & qu'on

fuie ceux de la volupté.

Voilà l'esprit des belles ordonnances des empereurs Chinois. » Nos anciens. » dit un empereur de la famille des Tang (b). » tenoient pour maxime, que s'il y avoit » un homme qui ne labourât point, » une femme qui ne s'occupât point à » filer, quelqu'un souffroit le froid ou » la faim dans l'empire « ..... Et sur ce principe il fit détruire une infinité de monasteres de bonzes.

Le troisieme empereur de la vingtunieme dynastie (c), à qui on apporta des pierres précieuses trouvées dans une mine, la fit fermer; ne voulant pas fatiguer son peuple à travailler pour une chose qui ne pouvoit ni le nourrir ni le vêtir.

» Notre luxe est si grand, dit Kiay-\* venti (d), que le peuple orne de bro-» deries les souliers des jeunes garçons

(a) Le luxe y a toujours été arrêté.

(b) Dans une ordonnance rapportée par le P. du

Halde, tom. II. p. 497.
(c) Hist. de la Chine, vingt-unieme dynastie, dans l'ouvrage du P. du Halde, tom. I.

(d) Dans un discours rapporté par le P. du Halde, tom. III, p. 418,

LIV. VII. CHAP. VI. 207

» & des filles, qu'il est obligé de ven» dre «. Tant d'hommes étant occupés à faire des habits pour un seul, le moyen qu'il n'y ait bien des gens qui manquent d'habits? Il y a dix hommes qui mangent le revenu des terres, contre un laboureur: le moyen qu'il n'y ait bien des gens qui manquent d'alimens?

# CHAPITRE VII.

Fatale conséquence du luxe à la Chine.

N voit dans l'histoire de la Chine. qu'elle a eu vingt-deux dynasties qui se sont succédées; c'est-à-dire, qu'elle a éprouvé vingt-deux révolutions générales, sans compter une infinité de particulieres. Les trois premieres dynasties durerent assez long-temps. parce qu'elles furent sagement gouvernées, & que l'empire étoit moins étendu qu'il ne le fut depuis. Mais on peut dire en général que toutes ces dynasties commençerent assez bien. La vertu, l'attention, la vigilance sont nécessaires à la Chine: elles y étoient dans le commencement des dynasties, & elles manquoient à la fin. En effet, il étoit naturel

# 208 DE L'ESPRIT DES LOIS,

que des empereurs nourris dans les fatigues de la guerre, qui parvenoient à faire descendre du trône une famille novée dans les délices, conservassent la vertu qu'ils avoient éprouvée si utile,& craignissent les voluptés qu'ils avoient vues si funestes. Mais, après ces trois ou quatre premiers princes, la corruption, le luxe, l'oisiveté, les délices, s'emparent des successeurs; ils s'enferment dans le palais; leur esprit s'affoiblit, leur vie s'accourcit, la famille décline; les grand s'élevent, les eunuques s'accréditent; on ne met sur le trône que des enfans; le palais devient ennemi de l'empire; un peuple oisif qui l'habite, ruine celui qui travaille; l'empereur est tué ou détruit par un usurpateur, qui fonde un famille, dont le troisieme ouquatrieme successeur va dans le même palais se renfermer encore.

#### CHAPITRE VIII.

De la continence publique.

L y a tant d'imperfections attachées à la perte de la vertu dans les femmes, toute leur ame en est si fort dégradée, LIV. VII. CHAP. VIII. 209 ce point principal ôté en fait tomber tant d'autres, que l'on peut regarder dans un état populaire l'incontinence publique comme le dernier des malheurs, & la certitude d'un changement dans la constitution.

Aussi les bons législateurs y ont - ils exigé des semmes une certaine gravité de mœurs. Ils ont proscrit de leurs républiques non-seulement le vice, mais l'apparence même du vice. Ils ont banni jusqu'à ce commerce de galanterie qui produit l'oissveté, qui fait que les semmes corrompent avant même d'être corrompues, qui donne un prix à tous les riens, & rabaisse ce qui est important, & qui fait que l'on ne se conduit plus que sur les maximes du ridicule que les semmes entendent si bien à établir.

# CHAPITRE IX.

De la condition des femmes dans les divers gouvernemens.

Es femmes ont peu de retenue dans les monarchies; parce que la diftinction des rangs les appellant à la cour, elles y vont prendre cet esprit de liberté. qui est à peu près le seul qu'on y tolere. Chacun se sert de leurs agrémens & de leurs passions, pour avancer sa fortune; & comme leur soiblesse ne leur permet pas l'orgueil, mais la vanité, le luxe y regne toujours avec elles.

Dans les états despotiques les semmes n'introduisent point le luxe; mais elles sont elles-mêmes un objet de luxe. Elles doivent être extrêmement esclaves. Chacun suit l'esprit du gouvernement, & porte chez soi ce qu'il voit établi ailleurs. Comme les lois y sont séveres & exécutées sur le champ, on a peur que la liberté des semmes n'y fasse des affaires. Leurs brouilleries, leurs indiscrétions, leurs répugnances, leurs penchans, leurs jalousies, leurs piques, cet art qu'ont les petites ames d'intéresser les grandes, n'y sauroient être sans grande conséquence.

De plus, comme dans ces états les princes se jouent de la nature humaine, ils ont plusieurs semmes; & mille considérations les obligent de les rensermer.

Dans les républiques les femmes sont libres par les lois, & captivées par les mœurs; le luxe en est banni, & avec lui la corruption & les vices.

# LIV. VII. CHAP. IX. 219

Dans les villes Grecques, où l'onne vivoit pas sous cette religion qui établit que chezles hommes même la pureté des mœurs est une partie de la vertu; dans les villes Grecques, où un vice aveugle régnoit d'une maniere esfrénée, où l'amour n'avoit qu'une forme que l'on n'ose dire, tandis que la seule amitié s'étoit retirée dans les mariages (a); la vertu, la simplicité, la chasteté des semmes y étoient telles, qu'on n'a guere jamais vu de peuple qui ait eu à cet égard une meilleure police (b).

# CHAPITRE X.

Du cribunal domeftique chez les Romains.

Les Romains n'avoient pas, comme les Grecs, des magistrats particuliers qui eussent inspection sur la conduite des semmes. Les censeurs n'avoient l'œil sur elles que comme sur le

(b) A Athenes il y avoit un magistrat particulier, qui veilloit sur la conduite des semmes.

<sup>(</sup>a) » Quant au vrai amour, dit Plutarque, les » femmes n'y ont aucune part «. Euvres morales, eraité de l'amour, p. 600. Il parlait comme son fiecle. Voyez Xénophon, au dialogue intitulé, Hieron.

# 212 DE L'ESPRIT DES LOIS.

'reste de la république. L'institution du tribunal domestique (a) suppléa à la magistrature établie chez les Grecs (b).

Le mari assembloit les parens de la femme, & la jugeoit devant eux(c). Ce tribunal maintenoit les mœurs dans la république. Mais ces mêmes mœurs maintenoient ce tribunal. Il devoit juger non-seulement de la violation des lois, mais aussi de la violation des mœurs. Or pour juger de la violation des mœurs, il faut en avoir.

Les peines de ce tribunal devoient être arbitraires, & l'étoient en effet; car tout ce qui regarde les mœurs, tout ce qui regarde les regles de la modestie, ne peut guere être compris sous un code de lois. Il est aisé de régler par des lois

(a) Romulus institua ce tribunal, comme il parost

par Denys d'Halicarnaffe, liv. II, p. 96.

(b) Voyez dans Tite-Live, liv. XXXIX, l'usage que l'on fit de ce tribunal, lors de la conjuration des bacchanales: on appella conjuration contre la république, des affemblées où l'on corrompoit les mœurs des femmes & des jeunes gens.

(c) Il paroit par Denys d'Halicarnaffe, liv. II, que par l'inftitution de Romulus, le mari, dans les cas ordinaires, jugeoit seul devant les parens de la femme; & que dans les grands crimes, il la jugeoit avec cinq d'entr'eux. Auffi Ulpien, au titre 6. 6,9, 12 & 13. distingue-t-il, dans les jugemens des mœurs, celles qu'il appelle graves, d'avec celles qui l'étoient moiss, mores graviores, mores leviores.

LIV. VII. CHAP. X. 213 ce qu'on doit aux autres; il est difficile d'y comprendre tout ce qu'on se doit à soi-même.

Le tribunal domestique regardoit la conduite générale des semmes : mais il y avoit un crime, qui, outre l'animadversion de ce tribunal, étoit encore soumis à une accusation publique: c'étoit l'adultere; soit que dans une république une si grande violation de mœurs intéressat le gouvernement; soit que le déréglement de la semme pût faire soupçonner celui du mari; soit ensin que l'on craignît que les honnêtes-gens même n'aimassent mieux cacher ce crime que le punir, l'ignorer que le venger.

#### CHAPITRE XI.

Comment les institutions changerent à Rome avec le gouvernement.

OMME le tribunal domestique supposoit des mœurs, l'accusation publique en supposoit aussi; & cela sit que ces deux choses tomberent avec les 214 DE L'ESPRIT DES LOIS, mœurs, & finirent avec la républi-

que (a).

L'établissement des questions perpétuelles, c'est-à-dire du partage de la juridiction entre les préteurs, & la coutume qui s'introduisit de plus en plus que ces préteurs jugeassent eux-mêmes (b) toutes les affaires, affoiblirent l'usage du tribunal domestique: ce qui paroît par la surprise des historiens, qui regardent comme des faits singuliers & comme un renouvellement de la pratique ancienne, les jugemens que Tibere sit rendre par ce tribunal.

L'établissement de la monarchie & le changement des mœurs sirent encore cesser l'accusation publique. On pouvoit craindrequ'un mal honnête homme piqué des mépris d'une semme, indigné de ses resus, outré de sa vertu même, ne formât le dessein de la perdre. La loi Julie ordonna qu'on ne pourroit accuser une semme d'adultere, qu'après avoir accusé son mari de savoriser ses déréglemens; ce qui restreignit beaucoup

(b) Judicia extraordinaria.

<sup>(</sup>a) Judicio de moribus (quòd anteà quidem in antiquis legibus positum erat, non autem frequentabatur) penisas abolico. Leg. II, cod. de repud.

LIV- VII. CHAP. XI. 215 cette accusation, & l'anéantit pour

ainsi dire (a).

Sixte-Quint sembla vouloir renout veller l'accusation publique (b). Mais il ne faut qu'un peu de réslexion pour voir que cette loi, dans une monarchie telle que la sienne, étoit encore plus déplacée que dans toute autre.

(a) Conftantin l'ôta entièrement: » C'est une chose » indigne, disoit-il, que des mariages tranquilles » soient troublés par l'audace des étrangers «.

(b) Sixte V ordonna qu'un mari qui n'iroit point se plaindre à lui des débauches de sa semme, seroit puni

de mort. Voyez Leri.

## CHAPITRE XII.

De la twelle des femmes chez les Romains.

Les institutions des Romains mettoient les semmes dans une perpétuelle tutelle, à moins qu'elles ne sussent sous l'autorité d'un mari (a). Cette tutelle étoit donnée au plus proche des parens par mâles; & il paroît, par une expression vulgaire (b), qu'elles étoient très-gênées. Cela étoit bon pour la

<sup>(</sup>a) Nisi convenissent in manum visi.
(b) Ne sis mihi patruus oro.

216 DE L'ESPRIT DES LOIS, république, & n'étoit point nécessaire dans la monarchie (a).

Il paroît, par les divers codes des lois des barbares, que les femmes chez les premiers Germains étoient aussi dans une perpétuelle tutelle (b). Cet usage

passa dans les monarchies qu'ils sonderent; mais il ne subsista pas.

#### CHAPITRE XIII.

Des peines établies par les Empereurs contre les débauches des femmes.

A loi Julie établit une peine contre l'adultere. Mais bien loin que cette loi, & celles que l'on fit depuis làdesflus, sussent une marque de la bonté des mœurs, elles surent au contraire une marque de leur dépravation.

Tout le système politique à l'égard des semmes changea dans la monarchie. Il ne sut plus question d'établir chez elles la pureté des mœurs, mais de punir leurs crimes. On ne faisoit de nou-

velles

<sup>(</sup>a) La loi Papienne ordonna, sous Auguste, que les femmes qui auroient eu trois enfans, seroient hors de cette tutelle.

<sup>(</sup>b) Cette tutelle s'appelloit chez les Germains-Mundeburdium,

LIV. VII. CHAP. XIII. 217 velles lois pour punir ces crimes, que parce qu'on ne punissoit plus les violations, qui n'étoient point ces crimes.

L'affreux débordement des mœurs obligeoit bien les empereurs de faire des lois pour arrêter à un certain point l'impudicité: mais leur intention ne fut pas de corriger les mœurs en général. Des faits positifs rapportés par les historiens prouvent plus cela que toutes ces lois ne sauroient prouver le contraire. On peut voir dans Dion la conduite d'Auguste à cet égard; & comment il éluda, & dans sa préture & dans sa censure, les demandes qui lui surent saites (a).

On trouve bien dans les historiens des jugemens rigides, rendus sous Auguste & sous Tibere, contre l'impudicité de quelques dames Romaines: mais en

<sup>(</sup>a) Comme on lui eut amené un jeune homme qui avoit épousé une femme, avec laquelle il avoit eu auparavant un mauvais commerce, il hésita longtemps, n'osant ni approuver, ni punir ces choses. Ensin reprenant ses esprits: » Les séditions ont été » causé de grands maux, divil, oublions-les «. Dion, liv. LIV. Les sénateurs lui ayant demandé des réglemens sur les mœurs des semmes, il éluda cette demande, en leur disant » qu'ils corrigeassent leurs semmes, comme il corrigeoit la sienne «. Sur quoi ils le prierent de leur dire comment il en usoit avec sa semme. Question, ce me semble, fort indiscrette.

\*\*Tome 1.\*\*

# 218 DE L'ESPRIT DES LOIS;

nous faisant connoître l'esprit de ces regnes, ils nous font connoître l'esprit

de ces jugemens.

Auguste & Tibere songerent principalement à punir les débauches de leurs parentes. Ils ne punissoient point le déréglement des mœurs, mais un certain crime d'impiété ou de lese-majesté (a) qu'ils avoient inventé, utile pour le respect, utile pour leur vengeance. De-là vient que les auteurs Romains s'élevent si fort contre cette tyrannie.

La peine de la loi Julie étoit légere (b). Les empereurs voulurent que dans les jugemens on augmentât la peine de la loi qu'ils avoient faite. Cela fut le sujet des invectives des historiens. Ils n'examinoient pas si les femmes méritoient d'être punies, mais si l'on avoit violé la loi pour les punir.

Une des principales tyrannies de Tibere (c) fut l'abus qu'il fit des anciennes

(c) Proprium id Tiberio fuit, scelera nuper reperta

prifeis verbis obtegere. Tacit,

<sup>(</sup>a) Culpam inter vicos & feminas vulgazam gravi nomine lasarum religionum appellando, elementiam majorum suasque ipse leges egrediebatur. Tacite, Annal, liv. III.

<sup>(</sup>b) Cette loi est rapportée au digeste; mais onn'y a pas mis la peine. On juge qu'elle n'étoit que de la relégation, puisque celle de l'inceste n'étoit que de la déportation. Leg. si quis viduam, sf. de quest.

LIV. VII. CHAP. XIII. lois. Quand il voulut punir quelque dame Romaine au-delà de la peine portée par la loi Julie, il rétablit contre elle le tribunal domestique (a).

Ces dispositions à l'égard des femmes ne regardoient que les familles des sénateurs, & non pas celles du peuple. On vouloit des prétextes aux accusations contre les grands, & les déportemens des femmes en pouvoient four-

nir fans nombre.

ľ

ri: or:

1

52

M

UC

15

20

Ros

YTHE NEEDS

eil.

Enfin ce que j'ai dit, que la bonté des mœurs n'est pas le principe du gouvernement d'un seul, ne se vérifia jamais mieux que sous ces premiers empereurs; & sil'on en doutoit, on n'auroit qu'à lire Tacite, Suetone, Juvenal & Martial.

#### XIV. CHAPITRE

Lois somptuaires chez les Romains.

TOus avons parlé de l'incontinence publique, parce qu'elle est jointe avec le luxe, qu'elle en est toujours suivie, & qu'elle le suit toujours. Si

<sup>(</sup>a) Adulterii graviorem panam deprecatus , ut exemplo majorum, propinquis suis ultra ducentesimum lapidem removeresur, suafit. Adultero Manlio Italia atque Africa interdictum eft. Tacite, Annal. liv. II.

vous laissez en liberté les mouvemens du cœur, comment pourrez-vous gê-

ner les foiblesses de l'esprit?

A Rome, outre les institutions générales, les censeurs firent faire par les magistrats plusieurs lois particulieres, pour maintenir les semmes dans la frugalité. Les lois Fanniene, Lycinienne & Oppienne eurent cet objet. Il faut voir dans Tite-Live (a) comment le sénat suit qui de les demanderent la révocation de la loi Oppienne. Valere-Maxime met l'époque du luxe chez les Romains, à l'abrogation de cette loi.

(a) Décade IV, liv. IV.

#### CHAPITRE XV.

Des dots & des avantages nuptiaux dans les diverses constitutions.

ES dots doivent être confidérables dans les monarchies, afin que les maris puissent soutenir leur rang & le luxe établi. Elles doivent être médiocres dans les républiques, où le luxe ne doit pas régner (a). Elles doivent être

(a) Marfeille fut la plus fage des républiques de son temps: les dots ne pouvoient passer cent écus en argent, & cinq en habits, dit Strabon, liv, IV,

#### LIV. VII. CHAP. XV.

à peu près nulles dans les états despotiques, où les femmes sont en quelque

façon esclaves.

Œ

10

ø,

ı

51

121

Ç!

į

75

10

E

:

į

La communauté des biens introduite par les lois Françoises entre le mari & la femme, est très - convenable dans le gouvernement monarchique; parce qu'elle intéresse les femmes aux affaires domestiques, & les rappelle comme malgré elles au soin de leur maison. Elle l'est moins dans la république, où les femmes ont plus de vertu. Elle seroit absurde dans les états despotiques, où presque toujours les femmes sont ellesmêmes une partie de la propriété du maître.

Comme les femmes, par leur état, sont assez portées au mariage, les gains que la loi leur donne sur les biens de leur mari sont inutiles. Mais ils seroient très-pernicieux dans une république parce que leurs richesses particulieres produisent le luxe. Dans les états despotiques, les gains de noces doivent être leur subsistance, & rien de pluse



# 222 De L'ESPRIT DES LOIS,

#### CHAPITRE XVI.

Belle coutume des Samnites.

ES Samnites avoient une coutume, 🗕 qui, dans une petite république, & fur-tout dans la fituation où étoit la leur, devoit produire d'admirables effets. On affembloit tous les jeunes gens, & on les jugeoit. Celui qui étoit déclaré le meilleur de tous, prenoit pour sa femme la fille qu'il vouloit; celui qui avoit les suffrages après lui choisissoit encore: & ainfi de suite (a). Il étoit admirable de ne regarder entre les biens des garçons que les belles qualités & les services rendus à la patrie. Celui qui étoit le plus riche de ces sortes de biens choififoit une fille dans toute la nation. L'amour, la beauté, la chasteté, la vertu, la naissance, les richesses même, tout cela étoit, pour ainfi dire, la dot de la vertu. Il seroit difficile d'imaginer une récompense plus noble, plus grande, moins à charge à un petit état, plus capable d'agir sur l'un & l'autre sexe.

<sup>(</sup>a) Fragm. de Nicolas de Damas, tiré de Stoble, dans le recueil de Constantin Porphyrogenete.

# LIV. VII. CHAP. XVII. 223

Les Samnites descendoient des Lacédémonfens; & Platon, dont les institutions ne sont que la perfection des lois de Lycurgue, donna à peu près une pareille loi (a).

"

,

٢

١

N P

15

# GHAPITRE XVII.

De l'administration des femmes.

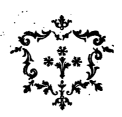
IL est contre la raison & contre la nature, que les semmes soient maîtresses dans la maison, comme cela étoit établi chez les Egyptiens: mais il ne l'est pas qu'elles gouvernent un empire. Dans le premier cas, l'état de soiblesse où elles sont ne leur permet pas la prééminence; dans le second, leur soiblesse même leur donne plus de douceur & de modération; ce qui peut saire un bon gouvernement, plutôt que les vertus dures & séroces.

Dans les Indes on se trouve très-bien du gouvernement des semmes; & il est établi, que si les mâles ne viennent pas d'une mere du même sang, les filles qui ont une mere du sang royal

<sup>(</sup>a) Il leur permet même de se voir plus fréquemment.

fuccedent (a). On leur donne un certain nombre de personnes pour les aider à porter le poids du gouvernement. Selon M. Smith (b), on se trouve aussi très-bien du gouvernement des semmes en Afrique. Si l'on ajoute à cela l'exemple de la Moscovie & de l'Angleterre, on verra qu'elles réussissent également & dans le gouvernement modéré & dans le gouvernement despotique.

(a) Lettres édifiantes, recueil 14. (b) Voyage de Guinée, seconde partie, pag. 165. de la traduction, sur le royaume d'Angona sur la Côred'Or.



# LIV. VIII. CHAP. I. 225



# LIVRE VIII.

De la corruption des principes des trois gouvernemens.

#### CHAPITRE PREMIER.

Idée générale de ce Livre.,

A corruption de chaque gouvernement commence presque toujours par celle des principes.

#### CHAPITRE II.

De la corruption du principe de la démocratie.

E principe de la démocratie se corrompt, non-seulement lorsqu'on perd l'esprit d'égalité, mais encore quand on prend l'esprit d'égalité extrême, & que chacun veut être égal à ceux qu'il choisit pour lui commander. Pour lors le peuple ne pouvant souffrir

#### 226 DE L'ESPRIT DES LOIS.

le pouvoir même qu'il confie, veut tout faire par lui-même, délibérer pour le sénat, exécuter pour les magistrats,

& dépouiller tous les juges.

Il ne peut plus y avoir de vertu dans la république. Le peuple veut faire les fonctions des magistrats; on ne les res-, pecte donc plus. Les délibérations du sénat n'ont plus de poids; on n'a donc plus d'égard pour les sénateurs, & par conséquent pour les vieillards. Que si l'on n'apas du respect pour les vieillards, on n'en aura pas non plus pour les peres; les maris ne méritent pas plus de déférence, ni les maîtres plus de soumission. Tout le monde parviendra à aimer ce libertinage ; la gêne du commandement fatiguera comme celle de l'obéissance. Les femmes, les enfans, les esclaves, n'auront de soumission pour personne. Il n'y aura plus de mœurs, plus d'amour de l'ordre, enfin plus de vertu.

On voit dans le banquet de Xénophon, une peinture bien naive d'une république où le peuple a abusé de l'égalité. Chaque convive donne à son tour la raison pourquoi il est content de lui. » Je suis content de moi, dit Chamides, » à cause de ma pauvreté. Quand

# LIV. VIII. CHAP. 11. 227 » j'étois riche, j'étois obligé de faire » ma cour aux calomniateurs, fachant » bien que j'étois plus en état de rece » voir du mal d'eux que de leur en » faire : la république me demandoit » toujours quelque nouvelle somme : » je ne pouvois m'absenter. Depuis » que je suis pauvre, j'ai acquis de » l'autorité: personne ne me menace, » je menace les autres : je puis m'en

» aller ou rester. Déjà les riches se » levent de leurs places & me cedent » le pas. Je suis un roi, j'étois esclave: » je payois un tribut à la république,

» aujourd'hui elle me nourrit ; je ne » crains plus de perdre, j'espere d'ac-

» quérir «.

Le peuple tombe dans ce malheur, lorsque ceux à qui il se consie, voulant cacher leur propre corruption, cherchent à le corrompre. Pour qu'il ne voie pas leur ambition, ils ne lui parlent que de sa grandeur; pour qu'il n'apperçoive pas leur avarice, ils flattent sans cesse la sienne.

La corruption augmentera parmi les corrupteurs; & elle augmentera parmi ceux qui sont déjà corrompus. Le peuple se distribuera tous les deniers

# 218 DE L'ESPRIT DES LOIS,

publics; & comme il aura joint à sa paresse la gestion des affaires, il voudra joindre à sa pauvreté les amusemens du luxe. Mais avec sa paresse & son luxe, il n'y aura que le trésor public qui puisse être un objet pour lui.

Il ne faudra pas s'étonner si l'on voit les suffrages se donner pour de l'argent. Onne peut donner beaucoup au peuple, sans retirer encore plus de lui; mais pour retirer de lui, il faut renverser l'état. Plus il paroîtra tirer d'avantage de sa liberté, plus il s'approchera du moment où il doit la perdre. Il se sorme de petits tyrans, qui ont tous les vices d'un seul. Bientôt ce qui reste de liberté devient insupportable; un seul tyran s'éleve, & le peuple perd tout jusqu'aux avantages de sa corruption.

La démocratie a donc deux excès à éviter; l'esprit d'inégalité, qui la mene à l'aristocratie, ou au gouvernement d'un seul; & l'esprit d'égalité extrême, qui la conduit au despotisme d'un seul, comme le despotisme d'un seul finit par

la conquête.

Il est vrai que ceux qui corrompirent les républiques Grecques ne devinrent pas toujours tyrans. C'est qu'ils étoient

# plus attachés à l'éloquence qu'à l'art militaire: outre qu'il y avoit dans le cœur de tous les Grecs une haine implacable contre ceux qui renversoient le gouvernement républicain; ce qui fit que l'anarchie dégénéra en anéan-

tyrannie.

Mais Syracuse, qui se trouva placée au milieu d'un grand nombre de petites oligarchies changées en tyrannies (a); Syracuse qui avoit un sénat (b) dont il n'est presque jamais fait mention dans l'histoire, essuya des malheurs que la corruption ordinaire ne donne pas. Cette ville, toujours dans la licence (c) ou dans l'oppression, également travaillée par sa liberté & par sa servitude, recevant toujours l'une & l'autre comme une tempête; & malgré sa puissance

tissement, au lieu de se changer en

<sup>(</sup>a) Voyez Plutarque, dans les vies de Timoléon & de Dion.

<sup>(</sup>b) C'est celui des six cents, dont parle Diodore.
(c) Ayant chasse les tyrans, ils sirent citoyens des strangers & des soldats mercenaires; ce qui causa des guerres civiles: Aristore, Politiq, liv. V, ch. III. Le peuple ayant été cause de la victoire sur les Athéniens, la république sut changée: ibid. ch. IV. La passion de deux jeunes magistrats, dont l'un enleva à l'autre un jeune garçon, & celui-ci lui débaucha sa femme, sit hanger la sorme de cette république: ibid. Liv. VII. Shap. IV.

232 DE L'ESPRIT DES LOIS, ces grands passages de l'abaissement à la grandeur: aussi se gouverna-t-elle toujours avec sagesse; aussi conserva-t-elle ses principes.

#### CHAPITRE V.

De la corruption du principe de l'aristocratie.

ARISTOCRATIE se corrompt, lorsque le pouvoir des nobles devient arbitraire: il ne peut plus y avoir de vertu dans ceux qui gouvernent, ni

dans ceux qui sont gouvernés.

Quand les familles régnantes observent les lois, c'est une monarchie qui a plusieurs monarques, & qui est trèsbonne par sa nature; presque tous ces monarques sont liés par les lois. Mais quand elles ne les observent pas, c'est un état despotique qui a plusieurs despotes.

Dans ce cas la république ne subsiste qu'à l'égard des nobles, & entr'eux seulement. Elle est dans le corps qui gouverne, & l'état despotique est dans le corps qui est gouverné; ce qui fait les deux corps du monde les plus désunis.

# LIV. VIII. CHAP. V. 233

L'extrême corruption est lorsque les nobles deviennent héréditaires (a); ils ne peuvent plus guere avoir de modération. S'ils sont en petit nombre, leur pouvoir est plus grand, mais leur sureté diminue; s'ils sont en plus grand nombre, leur pouvoir est moindre, & leur sureté plus grande: en sorte que le pouvoir va croissant, & la sureté diminuant, jusqu'au despote, sur la tête duquel est l'excès du pouvoir & du danger.

Le grand nombre des nobles dans l'aristocratie héréditaire rendra donc le gouvernément moins violent : mais comme il y aura peu de vertu, on tombera dans un esprit de nonchalance, de paresse, d'abandon, qui fera que l'état n'aura plus de force ni de ressort (b).

Une aristocratie peut maintenir la force de son principe, si les lois sont telles qu'elles fassent plus sentir aux nobles les périls & les fatigues du commandement que ses délices; & si l'état est dans une telle situation, qu'il ait quelque chose à redouter; & que la sureté vienne du dedans, & l'incertitude du dehors.

héréditaire.

<sup>(</sup>a) L'aristocratie se change en oligarchie.
(b) Venise est une des républiques qui a le mieux corrigé par ses sois les inconvéniens de l'aristocratie

# 234 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Comme une certaine confiance fait la gloire & la sureté d'une monarchie, il faut au contraire qu'une république redoute quelque chose (a). La crainte des Perses maintint les lois chez les Grecs. Carthage & Rome s'intimiderent l'une l'autre, & s'affermirent. Chose singuliere! plus ces états ont de sureté, plus, comme des eaux trop tranquilles, ils sont sujets à se corrompre.

#### CHAPITRE VI.

De la corruption du principe de la monarchie.

OMME les démocraties se perdent lorsque le peuple dépouille le sénat, les magistrats & les juges de leurs sonctions; les monarchies se corrompent lorsqu'on ôte peu à peu les prérogatives des corps, ou les privileges des villes. Dans le premier cas, on va au despotisme de tous; dans l'autre, au despotisme d'un seul.

<sup>(</sup>a) Justin attribue à la mort d'Epaminondas l'extinction de la vertu à Athenes. N'ayant plus d'émulation, ils dépenserent leurs revenus en fêtes : frequentius canam quam castra visentes. Pour lors les Macédoniens sortirent de l'obscurité. Liv. VI.

## LIV. VIII. CHAP. VI. 239

» Ce qui perdit les dynasties de Tsin » & de Soiii, dit un auteur Chinois, c'est » qu'au lieu de se borner, comme les » anciens, à une inspection générale, » seule digne du souverain, les princes » voulurent gouverner tout immédia-» tement par eux-mêmes (a) «. L'auteur Chinois nous donne ici la cause de la corruption de presque toutes les monarchies.

La monarchie se perd lorsqu'un prince croit qu'il montre plus sa puis-sance, en changeant l'ordre des choses, qu'en le suivant; lorsqu'il ôte les sonctions naturelles des uns, pour les donner arbitrairement à d'autres; & lorsqu'il est plus amoureux de ses fantaisses que de ses volontés.

La monarchie se perd, lorsque le princerapportant tout uniquement à lui, appelle l'état à sa capitale, la capitale à sa cour, & la cour à sa seule personne.

Enfin elle se perd, lorsqu'un prince méconnoît son autorité, sa situation, l'amour de ses peuples; & lorsqu'il ne sent pas bien qu'un monarque doit se juger en sureté, comme un despote doit se croire en péril.

<sup>(</sup>a) Compilation d'ouvrages faits fous les Ming, sapportés par le Pere du Halde,

#### CHAPITRE VII.

Continuation du même sujet.

E principe de la monarchie se corrompt, lorsque les premieres dignités sont les marques de la premiere servitude; lorsqu'on ôte aux grands le respect des peuples, & qu'on les rend de vils instrumens du pouvoir arbitraire.

Il se corrompt encore plus, lorsque l'honneur a été mis en contradiction avec les honneurs, & que l'on peut être à la fois couvert d'infamie (a) &

de dignités.

Il ie corrompt, lorsque le prince change sa justice en sévérité; lorsqu'il met, comme les empereurs Romains,

<sup>(</sup>a) Sous le regne de Tibere on éleva des statues, & Ron donna les ornemens triomphaux aux délateurs; ce qui avilit tellement ces honneurs, que ceux qui les avoient mérités les dédaignerent. Fragm. de Dion, Liv. LVIII, tiré de l'extrait des vertus & des vices de Constant. Porphyrog. Voyez dans Tacite, comment Néron, sur la découverte & la punition d'une prétendue conjuration, donna à Petronius Turpilianus, à Nerva, à Tigellinus, les ornemens triomphaux. Annal. Liv. XIV. Voyez aussi comment les généraux dédaignerent de faire la guerre, parce qu'ils en méprisoient les honneurs, pervulgatis triumphi insignibus. Tacit. Annal. Liv. XIII.

# LIV. VIII. CHAP. VII. 237 une tête de Méduse sur sa poitrine (a); lorsqu'il prend cet air menaçant & terrible que Commode faisoit donner à

fes statues (b).

Le principe de la monarchie se corrompt, lorsque des ames singulièrement lâches, tirent vanité de la grandeur que pourroit avoir leur servitude; & qu'elles croient que ce qui fait que l'on doit tout au prince, fait que l'on ne doit rien à sa patrie,

Mais, s'il est vrai (ce que l'on a vu dans tous les temps), qu'à mesure que le pouvoir du monarque devient immense, sa sureté diminue; corrompre ce pouvoir, jusqu'à le faire changer de nature, n'est-ce pas un crime de lese-

majesté contre lui?

#### CHAPITRE VIII

Danger de la corruption du principe du gouvernement monarchique.

L'inconvénient n'est pas lorsque l'état passe d'un gouvernement modéré à un gouvernement modéré;

<sup>(</sup>a) Dans cet état, le prince favoit bien quel étois le principe de fon gouvernement. (b) Hérodien,

238 DE L'ESPRIT DES LOIS,

comme de la république à la monarchie, ou de la monarchie à la république; mais quand il tombe & se précipite du gouvernement modéré au despotisme.

La plupart des peuples d'Europe sont encore gouvernés par les mœurs. Mais, si par un long abus du pouvoir, si par une grande conquête, le despotisme s'établissoit à un certain point, il n'y auroit pas de mœurs ni de climat qui tinssent; ¿¿ dans cette belle partie du monde la nature humaine sousserie du moins pour un temps, les insultes qu'on lui sait dans les trois autres.

#### CHAPITRE IX.

Combien la noblesse est portée à défendre le trône.

Anoblesse Angloises' ensevelitavec Charles premier sous les débris du trône; & avant cela, lorsque Philippe second sit entendre aux oreilles des François le mot de liberté, la couronne sut toujours soutenue par cette noblesse qui tient à honneur d'obéir à un roi, mais qui regarde comme la souveraine infamie de partager la puissance avec le peuple.

# LIV. VIII. CHAP. 1X. 239

On a vu la maison d'Autriche travailler sans relâche à opprimer la noblesse Hongroise. Elle ignoroit de quel prix elle lui seroit quelque jour. Elle cherchoit chez ces peuples de l'argent qui n'y étoit pas; elle ne voyoit pas des hommes qui y étoient. Lorsque tant de princes partageoient entr'eux ses états, toutes les pieces de sa monarchie immobiles & sans action tomboient, pour ainsi dire, les unes sur les autres. Il n'y avoit de vie que dans cette noblesse qui s'indigna, oublia tout pour combattre, & crut qu'il étoit de sa gloire de périr & de pardonner.

#### CHAPITRE X.

De la corruption du principe du gouvernement despotique.

E principe du gouvernement despotique se corrompt sans cesse, parce qu'il est corrompu par sa nature. Les autres gouvernemens périssent, parce que des accidens particuliers en violent le principe: celui-ci périt par son vice intérieur, lorsque quelques causes accidentelles n'empêchent point son prin-

# 240 DE L'ESPRIT DES LOIS,

cipe de se corrompre. Il ne se maintient donc que quand des circonstances tirées du climat, de la religion, de la situation, ou du génie du peuple, le forcent à suivre quelque ordre & à souffrir quelque regle. Ces choses forcent sa nature, sans la changer: sa férocité reste; elle est pour quelque temps apprivoisée.

#### CHAPITRE XI.

Effets naturels de la bonté & de la corruption des principes.

ORSQUE les principes du gouvernement sont une sois corrompus, les meilleures lois deviennent mauvaises, & se tournent contre l'état; lorsque les principes en sont sains, les mauvaises ont l'effet des bonnes; la sorce du principe entraîne tout.

Les Crécois, pour tenir les premiers magistrats dans la dépendance des lois, employoient un moyen bien singulier; c'étoit celui de l'insurrection. Une partie des citoyens se soulevoit (a), mettoit en suite les magistrats, & les obli-

<sup>·(</sup>a) Aristote, Politiq. Liv. II, ch. X,

LIV. VIII. CHAP. XI. 241 geoit de rentrer dans la condition privée. Cela étoit censé fait en conséquence de la loi. Une institution pareille, qui établissoit la sédition pour empêcher l'abus du pouvoir, sembloit devoir renverser quelque république que ce sût; elle ne détruisit pas celle de Crete. Voici pourquoi (a).

d'un peuple qui avoit le plus grand amour pour la patrie, ils citoient les Crétois: La patrie, disoit Platon (b), nom si tendre aux Crétois. Ils l'appelloient d'un nom qui exprime l'amour d'une mere pour ses ensans (c). Or l'a-

mour de la patrie corrige tout.

Les lois de Pologne ont aussi leur insurrection. Mais les inconvéniens qui en résultent font bien voir que le seul peuple de Crete étoit en état d'employer avec succès un pareil remede.

Les exercices de la gymnastique établis chez les Grecs ne dépendirent pas moins de la bonté du principe du gou-

Tome I.

<sup>(</sup>a) On se réunissoit toujours d'abord contre les ennemis du dehors, ce qui s'appelloit syncrétisme. Plutarq. Moral. p. 88.

<sup>(</sup>b) Répub. liv. IX.
(c) Plutarq. Morales, au Traité, si l'homme d'âma
doit se mêler des affaires publiques.

# 242 De l'esprit des Lois,

vernement. » Ce furent les Lacédémo» niens & les Crétois, dit Platon (a),
» qui ouvrirent cesacadémies fameuses,
» qui leur firent tenir dans le monde un
» rang si distingué. La pudeur s'allarma
» d'abord; mais elle céda à l'utilité pu» blique «. Du temps de Platon, ces
institutions étoient admirables (b); elles
se rapportoient à un grand objet, qui
étoit l'art militaire. Mais lorsque les
Grecs n'eurent plus de vertu, elles détruisirent l'art militaire même: on ne
descendit plus sur l'arene pour se former, mais pour se corrompre (c).

Plutarque nous dit (d) que de son temps les Romains pensoient que ces jeux avoient été la principale cause de

<sup>(</sup>a) Républ. Liv. V.

<sup>(</sup>b) La gymnastique se divisoit en deux parties; la danse, & la lutte. On voyoit en Crete les danses armées des Curettes; à Lacédémone, celles de Castor & de Pollux; à Athenes, les danses àrmées de Pallas, très-propres pour ceux qui ne sont pas encore en âge d'aller à la gaerre. La lutte est l'image de la guerre u, dit Platon, des lois, liv. VII. Il loue l'antiquité de n'avoir établi que deux danses, la pacisique & la pyrrhique. Voyez comment cette derniere danse s'appliquoit à l'art militaire. Platon, ibid.

<sup>(</sup>c).... Aut libidinosa Ledaas Lacedamonis palastras.

Martial, lib. IV. epig. 53.
(d) Euvres morales, au Traité des demandes des

LIV. VIII. CHAP. XI. 243
la servitude où étoient tombés les Grecs.
C'étoit au contraire la servitude des Grecs qui avoit corrompu ces exercices. Du temps de Plutarque (a), les parcs où l'on combattoit à nud, & les jeux de la lutte, rendoient les jeunes gens lâches, les portoient à un amourinfame, & n'en faisoient que des baladins: Mais du temps d'Epaminondas, l'exercice de la lutte faisoit gagner aux Thébains la bataille de Leuctres (b).

Il y a peude lois qui ne soient bonnes, lorsque l'état n'a point perdu ses principes; &, comme disoit Epicure en parlant des richesses, ce n'est point la liqueur qui est corrompue, c'est le vase.

#### CHAPITRE XIL

Consinuation du même sujet.

N prenoit à Rome les juges dans l'ordre des fénateurs. Les Gracques transporterent cette prérogative aux chevaliers. Druss la donna aux sénateurs & aux chevaliers; Sylla aux sénateurs seuls; Cotta aux sénateurs, aux

<sup>(</sup>a) Plutarque, ibid.

<sup>(</sup>b) Plutarque; Morales, propos de tables, liv. Il

244 DE L'ESPRIT DES LOIS, chevaliers & aux trésoriers de l'épargne. César exclut ces derniers. Antoine sit des décuries de sénateurs, de chevaliers & de centurions.

Quand une république est corrompue, on ne peut remédier à aucun des maux qui naissent, qu'en ôtant la corruption & en rappellant les principes: toute autre correction est ou inutile ou un nouveau mal. Pendant que Rome conserva ses principes, les jugemens purent être sans abus entre les mains des sénateurs: mais quand elle fut corrompue, à quelque corps que ce fût qu'on transportat les jugemens, aux sénateurs, aux chevaliers, aux trésoriers de l'épargne, à deux de ces corps, à tous les trois ensemble, à quelqu'autre corps que ce fût, on étoit toujours mal, Les chevaliers n'avoient pas plus de vertu que les sénateurs, les trésoriers de l'épargne pas plus que les chevaliers. & ceux-ciaussi peu que les centurions,

Lorsquele peuple de Rome eut obtenu qu'il auroit part aux magistratures patriciennes, il étoit naturel de penser que ses flatteurs alloient être les arbitres du gouvernement. Non: l'on vit ce peuple, qui rendoit les magistratures comLiv. VIII. CHAP. XII. 245
munes aux plébéiens, élire toujours des
patriciens. Parce qu'il étoit vertueux,
il étoit magnanime; parce qu'il étoit
libre, il dédaignoit le pouvoir. Mais
lorsqu'il eut perdu ses principes, plus il
eut de pouvoir, moins il eut de ménagemens; jusqu'à ce qu'enfin, devenu
son propre tyran & son propre esclave,
il perdit la force de la liberté pour tomber dans la foiblesse de la licence.

#### CHAPITRE XIII.

Effet du serment chez un peuple vertueux.

L n'y a point eu du peuple, dit Tite-Live (a), où la dissolution se soit plus tard introduite que chez les Romains, & où la modération & la pauvreté ayent été plus long-temps honorées.

Le ferment eut tant de force chez ce peuple, que rien ne l'attacha plus aux lois. Il fit bien des fois, pour l'observer, ce qu'il n'auroit jamais fait pour la gloire ni pour la patrie.

Quintius Cincinnatus, consul, ayant voulu lever une armée dans la ville

15 L

38

25

5,2

:

Æ

70.

明日本書の記

je.

ď

1

ø

þ

<sup>(</sup>a) Livre I.

contre les Eques & les Volsques, les tribuns s'y opposerent. » En bien, die» il, que tous ceux qui ont fait serment 
» au consul de l'année précédente mar» chent sous mes enseignes (a) «. Envainles tribuns s'écrierent-ils qu'on n'étoit plus lié par ce serment; que quand on l'avoit fait, Quintius étoit un homme privé: le peuple sut plus religieux que ceux qui se méloient de le conduire; il n'écouta ni les distinctions ni les interprétations des tribuns.

Lorsque le même peuple voulut se retirer sur le Mont-sacré, il se sentit retenir par le serment qu'il avoit sait aux consuls de les suivre à la guerre (b). Il forma le dessein de les tuer : on lui sit entendre que le serment n'en subsisseroit pas moins. On peut juger de l'idée qu'il avoit de la violation du serment, par le crime qu'il vouloit commettre.

Après la bataille de Cannes, le peuple effrayé voulut se retirer en Sicile: Scipion lui fit jurer qu'il resteroit à Rome; la crainte de violer leur serment surmonta toute autre crainte. Rome étoit un vaisseau tenu par deux ancres dans la tempête, la religion & les mœurs.

(a) Tite-Live, liv. III. (b) Idem, live II.

# CHAPITRE XIV.

Comment le plus petit changement dans la constitution, entraîne la ruine des principes.

ARISTOTE nous parle de la république de Carthage, comme d'une république très-bien réglée. Polybenous dit qu'à la feconde guerre punique (a) il y avoit à Carthage cet inconvénient, que le sénat avoit perdu presque toute sonautorité. Tite-Live nous apprend que lorsqu'Annibal retourna à Carthage, il trouva que les magistrats & les principaux citoyens détournoient à leur profit les revenus publics, & abusoient de leur pouvoir. La vertu des magistrats tomba donc avec l'autorité du sénat; tout coula du même principe.

On connoît les prodiges de la censure chez les Romains. Il y eut un temps où elle devint pesante; mais on la soutint, parce qu'il y avoit plus de luxe que de corruption. Claudius l'affoiblit; & par cetaffoiblissement, la corruption devint encore plus grande que le luxe; & la

<sup>(</sup>a) Environ cent ans après.

# 248 De l'esprit des Lois,

censure (a) s'abolit, pour ainsi dire; d'elle-même. Troublée, demandée, reprise, quittée, elle sut entiérement interrompue jusqu'au temps où elle devint inutile, je veux dire les regnes d'Auguste & de Claude.

. (a) Voyez Dion, liv. XXXVIII: la vie de Cicéron dans Plutarque: Cicéron à Atticus, liv. IV. lett. 10 & 15: Asconius sur Cicéron, de Divinatione.

# CHAPITRE X V.

Moyens très-efficaces pour la confervation des trois principes.

JE ne pourrai me faire entendre, que lorsqu'on aura lu les quatre chapitres suivans.

# CHAPITRE XVI.

Propriétés distinctives de la république.

Lest de la nature d'une république, qu'elle n'ait qu'un petit territoire: sans cela elle ne peut guere subsister. Dans une grande république, il y a de grandes sortunes, & par conséquent peu de modération dans les esprits; il y a de trop grands dépôts à mettre entre les LIV. VIII. CHAP. XVI.

mains d'un citoyen; les intérêts se particularisent; un homme sent d'abord qu'il peut être heureux, grand, glorieux dans sa patrie; & bientôt, qu'il peut être seul grand sur les ruines de sa patrie.

Dans une grande république, le bien commun est sacrifié à mille considérations; il est subordonné à des exceptions; il dépend des accidens. Dans une petite, le bien public est mieux senti, mieux connu, plus près de chaque citoyen: les abus y sont moins étendus, & par conséquent moins protégés.

Ce qui fit subfister a long-temps Lacédémone, c'est qu'après toutes ses guerres, elle resta toujours avec son territoire. Le seul but de Lacédémone étoit la liberté; le seul avantage de sa

liberté, c'étoit la gloire.

Ce fut l'esprit des républiques Grecques de se contenter de leurs terres, comme de leurs lois. Athenes prit de l'ambition, & en donna à Lacédémone: mais ce fut plutôt pour commander à des peuples libres, que pour gouverner des esclaves; plutôt pour être à la tête de l'union, que pour la rompre. Tout fut perdu lorsqu'une monarchie s'éleva; gouvernement dont

250 De l'ESPRIT DES LOIS, l'esprit est le plus tourné vers l'agrandissement.

Sans des circonstances particulieres (a), il est difficile que tout autre gouvernement que le républicain puisse subfister dans une seule ville. Un prince d'un si petit état chercheroit naturellement à opprimer; parce qu'il auroit une grande puissance, & peu de moyens pour enjouir, ou pour la faire respecter: il fouleroit donc beaucoup ses peuples. D'un autre côté, un tel prince seroit aisément opprimé par une force étrangere, ou même par une force domestique: le peuple pourroit à tous les inflans s'affembler & fe réunir contre lui. Or quand un prince d'une ville est chassé de sa ville, le procès est fini: s'il a plusieurs villes, le procès n'est que commencé.

(a) Comme quand un petit fouverain se maintient entre deux grands états par leur jalousse mutuelle : mais il n'existe que précairement.

# CHAPI'TRE XVII.

Propriétés distinctives de la monarchie.

Nétat monarchique doit être d'une grandeur médiocre. S'il étoit petit, il se formeroit en république. S'il étoit LIV. VIII. CHAP. XVII.

fort étendu, les principaux de l'état. grands par eux-mêmes, n'étant point Tous les yeux du prince, ayant leur cour hors de sa cour, assurés d'ailleurs contre les exécutions promptes par les lois & par les mœurs, pourroient cesser d'obéir; ils ne craindroient pas une punition trop lente & trop éloignée.

Aussi Charlemagne eut-il à peine fondé son empire, qu'il fallut le diviser. soit que les gouverneurs des provinces n'obeissent pas; soit que, pour les faire mieux obeir, il fût nécessaire de partager l'empire en plusieurs royaumes.

Après la mort d'Alexandre, son empire fut partagé. Comment ces grands de Grece & de Macédoine, libres, ou du moins chefs des conquérans répandus dans cette vaste conquête, au-

roient-ils pu obéir?

Après la mort d'Attila, son empire fut dissous: tant de rois qui n'étoient plus contenus, ne pouvoient point

reprendre des chaînes.

Le prompt établissement du pouvoir fans bornes, est le remede qui dans ces cas peut prévenir la dissolution: nouveau malheur après celui de l'agran-'dissement!

# 252 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Les fleuves courent se mêler dans la mer: les monarchies vont se perdre dans le despotisme.

#### CHAPITRE XVIII.

Que la monarchie d'Espagne étoit dans un cas particulier.

U'ON ne cite point l'exemple de l'Espagne; elle prouve plutôt ce que je dis. Pour garder l'Amérique, elle sit ce que le déspotisme même ne fait pas, elle en détruisit les habitans; il salut, pour conserver sa colonie, qu'elle la tînt dans la dépendance de sa sub-sistance même.

Elle essaya le despotisme dans les Pays-Bas; & sitôt qu'elle l'eut abandonné, ses embarras augmenterent. D'un côté, les Wallons ne vouloient pas être gouvernés par les Espagnols; & de l'autre, les soldats Espagnols ne vouloient pas obéir aux officiers Wallons (a).

Elle ne se maintint dans l'Italie, qu'à force de l'enrichir & de se ruiner : car ceux qui auroient voulu se défaire du

(a) Voyez l'histeire des Provinces-Unies, par M. le Clerc,

LIV. VIII. CHAP. XIX. 253 roi d'Espagne, n'étoient pas pour cela d'humeur à renoncer à son argent.

**Si** :

π.

13

: 7

ţi

ľ

#### CHAPITRE XIX.

Propriétés distinctives du gouvernemens desposique.

I N grand empire suppose une autorité despotique dans celui qui gouverne. Il faut que la promptitude des résolutions supplée à la distance des lieux où elles sont envoyées; que la crainte empêche la négligence du gouverneur ou du magistrat éloigné; que la loi soit dans une seule tête; & qu'elle change sans cesse, comme les accidens, qui se multiplient toujours dans l'état à proportion de sa grandeur.

#### CHAPITRE XX.

Consequence des Chapitres précédens.

UE si la propriété naturelle des petits états est d'être gouvernés en république, celle des médiocres d'être soumis à un monarque, celle des grands empires d'être dominés par 154 De l'esprit des Lois,

un despote; il suit que, pour conserver les principes du gouvernement établi, il faut maintenir l'état dans la grandeur qu'il avoit déjà; & que cet état changera d'esprit, à mesure qu'on retrécira, ou qu'on étendra ses limites.

#### CHAPITRE XXI.

De l'Empire de la Chine.

A VANT de finir ce Livre, je répondrai à une objection qu'on peut faire sur tout ce que j'ai dit jusqu'ici.

Nos missionnaires nous parlent du vaste empire de la Chine, comme d'un gouvernement admissible, qui mêle entemble dans son principe la crainte, l'honneur & la vertu. J'ai donc posé une distinction vaine, lorsque j'ai établi les principes des trois gouvernemens.

J'ignore ce que c'est que cet honneur dont on parle, chez des peuples à qui on ne fait rien faire qu'à coups de bâton (a).

De plus, il s'en faut beaucoup que nos commerçans nous donnent l'idee

<sup>(</sup> a ) C'est le bâton qui gouverne la Chine, dit le Podu Malde,

# de cette vertu dont nous parlent nos missionnaires: on peut les consulter sur les brigandages des mandarins (a). Je pronds encore à témoin le grandhomme milord Anson.

D'ailleurs, les lettres du P. Parennize fur le procès que l'empereur sit faire à des princes du sang néophytes (b) qui lui avoient déplu, nous sont voir un plan de tyrannie constamment suivi, & des injures saites à la nature humaine avec regle, c'est-à-dire de sang froid.

Nous avons encore les lettres de Mairan & du même P. Parennin sur le gouvernement de la Chine. Après des questions & des réponses très-sen-sées, le merveilleux s'est évanoui.

Ne pourroit-il pas se faire que les missionnaires auroient été trompés par une apparence d'ordre; qu'ils auroient été frappés de cet exercite continuel de la volonté d'un seul, par lequel ils sont gouvernés eux-mêmes, & qu'ils aiment tant à trouver dans les cours des rois des Indes? parce que n'y allant que pour y faire de grands changemens, il leur est plus aisé de convaincre les princes qu'ils

<sup>(</sup>a) Voyez entrautres la relation de Lange.
(b) De la famille de Sourniama, Lettres édif

#### 256 DE L'ESPRIT DES LOIS,

peuventtoutfaire, que de persuader aux peuples qu'ils peuvent tout souffrir (a).

Enfin, il y a souvent quelque chose de vrai dans les erreurs mêmes. Des circonstances particulieres, & peut-être uniques, peuvent faire que le gouvernement de la Chine ne soit pas aussi corrompu qu'il devroit l'être. Des causes, tirées la plupart du physique du climat, ont pu sorcer les causes morales dans ce pays, & faire des especes de prodiges.

Le climat de la Chine est tel, qu'il favorise prodigieusement la propagation de l'espece humaine. Les semmes y sont d'une sécondité si grande, que l'on ne voit rien de pareil sur la terre. La tyrannie la plus cruelle n'y arrête point le progrès de la propagation. Le prince n'y peut pas dire, comme Pharaon, Opprimons-les avec sagesse. Il seroit plutôt réduit à former le souhait de Néron, que le genre humain n'eût qu'une tête. Malgré la tyrannie, la Chine, par la force du climat, se peuplera toujours, & triomphera de la tyrannie.

<sup>(</sup>a) Voyez dans le P. du Halde, comment les Micfionnaires se servirent de l'autorité de Canhi, pour faire taire les Mandarins, qui disoient toujours que, par les lois du pays, un culte étranger ne pouvoit Etre établi dans l'empire.

#### LIV. VIII. CHAP. XXI. 257

La Chine, comme tous les pays où croît le riz (a), est sujette à des samines fréquentes. Lorsque le peuple meurt de saim, il se disperse pour chercher de quoi vivre; il se forme de toutes parts des bandes de trois, quatre ou cinq voleurs. La plupart sont d'abord exterminées; d'autres se grossissent, & sont exterminées encore. Mais dans un si grand nombre de provinces, & si éloignées, il peut arriver que quelque troupe sasse fortune. Elle se maintient, se fortisse, se forme en corps d'armée, va droit à la capitale, & le ches monte sur le trône.

Telle est la nature de la chose, que le mauvais gouvernement y est d'abord puni. Le désordre y naît soudain, parce que ce peuple prodigieux y manque de subsistance. Ce qui fait que dans d'autres pays on revient si difficilement des abus, c'est qu'ils n'y ont pas des essets sensibles; le prince n'y est pas averti d'une maniere prompte & éclatante,

comme il l'est à la Chine.

Il ne fentira point, comme nos princes, que s'il gouverne mal, il fera moins heureux dans l'autre vie, moins puissant & moins riche dans celle-ci. Il faura

<sup>(</sup>a) Voyez ci-dessous, liv. XXIII. chap. 14.

258 De l'esprit des Lois,

que si son gouvernement n'est pas bon,

il perdra l'empire & la vie.

Comme, malgré les expositions d'enfans, le peuple augmente toujours à la Chine (a), il faut un travail insatigable pour faire produire aux terres de quoi le nourrir: cela demande une grande attention de la part du gouvernement. Il est à tous les instans intéressé à ce que tout de monde puisse travailler sans crainte d'être frustré de ses peines. Ce doit moins être un gouvernement civil, qu'un gouvernement domestique.

Voilà ce qui a produit les réglemens cont on parle tant. On a voulu faire régner les lois avec le despotisme: mais ce qui est joint avec le despotisme n'a plus de force. En vain ce despotisme, pressé par ses malheurs, a-t-il voulu s'enchaîner; il s'arme de ses chaînes,

& devient plus terrible encore.

La Chine est donc un état despotique, dont le principe est la crainte. Peut-être que dans les premieres dynasties, l'empire n'étant pas si étendu, le gouvernement déclinoit un peu de cet esprit. Mais aujourd'hui cela n'est pas.

<sup>(</sup>a) Voyez le mémoire d'un Tiongtou, pour qu'on défriche. Lettres édif, recueil 21.

# LIV. IX. CHAP. L 259

# **\*\*\*\*\*\*\*\***

#### LIVRE IX.

Des Lois, dans le rapport qu'elles ont avec la force défensive.

#### CHAPITRE PREMIER.

Comment les Républiques pourvoient à leur sureté.

S I une république est petite, elle est détruite par une force étrangere: si elle est grande, elle se détruit par un vice intérieur.

Ce double inconvénient infecte également les démocraties & les aristocraties, soit qu'elles soient bonnes, soit qu'elles soient mauvaises. Le mal est dans la chose même; il n'y a aucune forme qui puisse y remédier.

Ainsi il y a grande apparence que les hommes auroient été à la sin obligés de vivre toujours sous le gouvernement d'un seul, s'ils n'avoient imaginé une maniere de constitution qui a tous les avantages intérieurs du gouvernement républicain, & la sorce extérieure du

260 DE L'ESPRIT DES LOIS, monarchique. Je parle de la république fédérative.

Cette forme de gouvernement est une convention, par laquelle plusieurs corps politiques consentent à devenir citoyens d'un état plus grand qu'ils veulent former. C'est une société de sociétés, qui en sont une nouvelle, qui peut s'agrandir par de nouveaux

associés qui se sont unis.

Ce furent ces associations qui firent sleurir si long-temps le corps de la Grece. Par elles les Romains attaquerent l'univers, & par elles seules l'univers se désendit contr'eux; & quand Rome sut parvenue au comble de sa grandeur, ce sut par des associations derrière le Danube & le Rhin, associations que la frayeur avoit sait saire, que les Barbares purent lui résister.

C'est par-là que la Hollande (a), l'Allemagne, les Ligues Suisses, sont regardées en Europe comme des répu-

bliques éternelles.

Les affociations des villes étoient autrefois plus nécessaires qu'elles ne le

<sup>(</sup>a) Elle est formée par environ cinquante républiques, toutes différentes les unes des autres. Etat des Provinces-Unies, par M. Janisson.

#### LIV. IX. CHAP. I. 261

sont aujourd'hui. Une cité sans puissance couroit de plus grands périls. La conquête lui faisoit perdre, non-seulement la puissance exécutrice & la législative, comme aujourd'hui, mais encore tout ce qu'il y a de propriété parmi les hommes (a).

Cette sorte de république, capable de résister à la sorce extérieure, peut se maintenir dans sa grandeur, sans que l'intérieur se corrompe. La sorme de cette société prévient tous les incon-

véniens.

Celui qui voudroit usurper ne pourroit guere être également acctédité dans tous les états confédérés. S'il se rendoit trop puissant dans l'un, il allarmeroit tous les autres; s'il subjuguoit une partie, celle qui seroit libre encore pourroit lui résister avec des sorces indépendantes de celles qu'il auroit usurpées, & l'accabler avant qu'il eût achevé de s'établir.

S'il arrive quelque fédition chez un des membres confédérés, les autres peuvent l'appaifer. Si quelques abus s'introduisent quelque part, ils sont

<sup>(</sup>a) Liberté civile, biens, femmes, enfans, temples & fépultures même.

262 DE L'ESPRIT DES LOIS, corrigés par les parties saines. Cet état peut périr d'un côté, sans périr de l'autre; la consédération peut être dissoute, & les consédérés rester souverains.

Composé de petites républiques, il jouit de la bonté du gouvernement intérieur de chacune; & à l'égard du dehors, il a par la force de l'affociation tous les avantages des grandes monarchies.

#### CHAPITRE II.

Que la constitution sédérative doit être composée d'états de même nature, surtout d'états républicains.

ES Cananéens furent détruits, parce que c'étoient de petites monarchies qui ne s'étoient pas confédérées, & qui ne se défendirent pas en commun. C'est que la nature des petites monarchies n'est pas la confédération.

La république fédérative d'Allemagne est composée de villes libres, & de petits états soumis à des princes. L'expérience sait voir qu'elle est plus imparsaite que celle de Hollande & de

Suisse.

#### LIV. IX. CHAP. II. 267.

L'esprit de la monarchie est la guerre. & l'agrandissement: l'esprit de la république est la paix & la modération. Ces deux sortes de gouvernement ne peuvent, que d'une maniere sorcée, subsister dans une république sédérative.

Aussi voyons-nous dans l'histoire Romaine, que lorsque les Véiens eurent choisi un roi, toutes les petites républiques de Toscane les abandonnerent. Tout sut perdu en Grece, lorsque les rois de Macédoine obtinrent une place parmi les amphictions.

La république fédérative d'Allemagne, composée de princes & de villes libres, subsiste; parce qu'elle a un chef, qui est en quelque façon le magistrat de l'union, & en quelque façon le

monarque.

#### CHAPITRE III,

Autres choses requises dans la république fédérative.

DANS la république de Hollande, une province ne peut faire une alliance sans le consentement des autres. Cette loi est très-bonne, & même

#### . 264 DE L'ESPRIT DES LOIS,

nécessaire, dans la république fédérative. Elle manque dans la constitution Germanique, où elle préviendroit les malheurs qui y peuvent arriver à tous les membres, par l'imprudence, l'ambition ou l'avarice d'un seul. Une république qui s'est unie par une confédération politique, s'est donnée entiere, & n'a plus rien à donner.

· Il est difficile que les états qui s'associent, soient de même grandeur, & ayent une puissance égale. La république des Lyciens (a) étoit une association de vingt-trois villes; les grandes avoient trois voix dans le conseil commun; les médiocres, deux; les petites, une. La république de Hollande est composée de sept provinces, grandes ou petites, qui ont chacune une voix.

Les villes de Lycie (b) payoient les charges selon la proportion des suffrages. Les provinces de Hollande ne peuvent suivre cette proportion; il faut qu'elles suivent celle de leur puissance.

En Lycie (c), les juges & les ma-

<sup>(</sup>a) Strabon, liv. XIV. (b) Ibid.

<sup>(</sup>c) Ibid.

LIV. XI. CHAP. III. 26¢ gistrats des villes étoient élus par le conseil commun, & selon la proportion que nous avons dite. Dans la république de Hollande, ils ne sont point élus par le conseil commun, & chaque ville nomme ses magistrats. S'il falloit donner un modele d'une belle république sédérative, je prendrois la république de Lycie.

#### CHAPITRE IV.

Comment les états despotiques pourvoiens à leur sureté.

OMME les républiques pourvoient à leur sureté en s'unissant, les états despotiques le sont en se séparant, & en se tenant pour ainsi dire seuls. Ils sacrissent une partie du pays, ravagent les frontieres & les rendent désertes; le corps de l'empire devient inaccessible.

Il est reçu en géométrie, que plus les corps ont d'étendue, plus leur circonférence est relativement petite. Cette pratique, de dévaster les frontieres, est donc plus tolérable dans les grands états que dans les médiocres.

Tome I. M

#### \$66 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Cet état fait contre lui-même tout le mal que pourroit faire un cruel ennemi, mais un ennemi qu'on ne pourroit arrêter.

L'état despotique se conserve par une autre sorte de séparation, qui se fait en mettant les provinces éloignées entre les mains d'un prince qui soit seudataire. Le Mogol, la Perse, les empereurs de la Chine ont leurs seudataires; & les Turcs se sont très-bien trouvés d'avoir mis, entre leurs ennemis & eux, les Tartares, les Moldaves, les Valaques, & autresois les Transilvains.

#### CHAPITRE V.

Comment la monarchie pourvoit à fa fureté.

A monarchie ne se détruit pas ellemême comme l'état despotique: mais un état d'une grandeur médiocre pourroit être d'abord envahi. Elle a donc des places sortes qui désendent ses frontieres, & des armées pour désendre ses places sortes. Le plus petit terrain s'y dispute avec art, avec courage, avec opiniâtreté. Les états despoLIV. IX. CHAP. V. 267 tiques font entr'eux des invasions; il n'y a que les monarchies qui fassent la guerre.

Les places fortes appartiennent aux monarchies; les états despotiques craignent d'en avoir. Ils n'osent les confier à personne; car personne n'y aime l'état & le prince.

#### CHAPITRE VI.

De la force défensive des états en générali

Pour qu'un état soit dans sa force, il faut que sa grandeur soit telle qu'il y ait un rapport de la vîtesse avec laquelle on peut exécuter contre lui quelqu'entreprise, & la promptitude qu'il peut employer pour la rendre vaine. Comme celui qui attaque peut d'abord paroître par-tout, il faut que celui qui désend puisse se montrer par-tout aussi; & par conséquent, que l'étendue de l'état soit médiocre, afin qu'elle soit proportionnée au degré de vîtesse que la nature a donné aux hommes pour se transporter d'un lieu à un autre.

La France & l'Espagne sont précisé-

#### 168 De l'esprit des Lois,

ment de la grandeur requise. Les forces se communiquent si bien, qu'elles se portent d'abord là où l'on veut; les armées s'y joignent & passent rapidement d'une frontiere à l'autre; & l'en n'y craint aucune des choses qui ont besoin d'un certain temps pour être exécutées.

En France, par un bonheur admirable, la capitale se trouve plus près des différentes frontieres justement à proportion de leur foiblesse; & le prince y voit mieux chaque partie de son pays, à mesure qu'elle est plus exposée.

Mais lorsqu'un vaste état, tel que la Perse, est attaqué, il faut plusieurs mois pour que les troupes dispersées puissent s'assembler; & on ne force pas leur marche pendant tant de temps, comme on fait pendant quinze jours. Si l'armée qui est sur la frontiere est battue, elle est surement dispersée, parce que ses retraites ne sont pas prochaines. L'armée victorieuse, qui ne trouve pas de résistance, s'avance à grandes journées, paroît devant la capitale, & en forme le siege, lorsqu'à peine les gouverneurs des provinces peuvent être avertis d'envoyer du secours. Ceux qui

LIV. IX. CHAP. VI. 269
jugent la révolution prochaine, la hâtent en n'obéissant pas. Car des gens
fidelles, uniquement parce que la punition est proche, ne le sont plus dès
qu'elle est éloignée; ils travaillent à
leurs intérêts particuliers. L'empire se
dissout, la capitale est prise, & le conquérant dispute les provinces avec les
gouverneurs.

La vraie puissance d'un prince ne consiste pas tant dans la facilité qu'il y a à conquérir, que dans la difficulté qu'il y a à l'attaquer; & si j'ose parler ains, dans l'immutabilité de sa condition. Mais l'agrandissement des états leur fait montrer de nouveaux côtés par où on

peut les prendre.

Ainfi, comme les monarques doivent avoir de la fagesse pour augmenter leur puissance, ils ne doivent pas avoir moins de prudence afin de la borner. En faisant cesser les inconvéniens de la petitesse, il faut qu'ils aient toujours l'œil sur les inconvéniens de la grandeur.

#### CHAPITRE VII.

#### Réflexions.

La si long-temps régné, l'ont mille sois accusé, plutôt, je crois, sur leurs craintes que sur leurs raisons, d'avoir sormé & conduit le projet de la monarchie universelle. S'il y avoit réussi, rien n'auroit été plus fatal à l'Europe, à ses anciens sujets, à lui, à sa famille. Le ciel, qui connoît les vrais avantages, l'a mieux servi par des désaites, qu'il n'auroit fait par des victoires. Au lieu de le rendre le seul roi de l'Europe, il le savorisa plus, en le readant le plus puissant de tous.

Sa nation, qui dans les pays étrangers, n'est jamais touchée que de ce qu'elle a quitté; qui en partant de chez elle, regarde la gloire comme le souverain bien, & dans les pays éloignés comme un obstacle à son retour; qui indispose parses bonnes qualités même, parce qu'elle paroît y joindre du mépris; qui peut supporter les blessures, les périls & les satigues, & non pas la LIV. IX. CHAP. VII. 272
perte de ses plaisirs; qui n'aime rien
tant que sa gaieté, & se console de la
perte d'une bataille lorsqu'elle a chanté
le général, n'auroit jamais été jusqu'au
bout d'une entreprise qui ne peut manquer dans un pays sans manquer dans
tous les autres, ni manquer un moment
sans manquer pour toujours.

#### CHAPITRE VIII.

Cas où la force défensive d'un état est infêrieure à sa force offensive.

au roi Charles V, » que les An» glois ne sont jamais si foibles, ni si
» aisés à vaincre que chez eux ». C'est
ce qu'on disoit des Romains; c'est ce
qu'éprouverent les Carthaginois; c'est
ce qui arrivera à toute puissance qui a
envoyé au loin des armées, pour réunir par la force de la discipline & du
pouvoir militaire ceux qui sont divisés
chez eux par des intérêts politiques ou
civils. L'état se trouve soible, à cause
du mal qui reste toujours; & il a été
encore affoibli par le remede.

M iv

#### 172 De l'ESPRIT DES LOIS,

La maxime du fire de Coucy est une exception à la regle générale, qui veut qu'on n'entreprenne point des guerres lointaines. Et cette exception confirme bien la regle, puisqu'elle n'a lieu que contre ceux qui ont eux-mêmes violé la regle.

#### CHAPITRE IX.

De la force relative des états.

TOUTE grandeur, toute force; toute puissance est relative. Il faut bien prendre garde qu'en cherchant à augmenter la grandeur réelle, on ne

diminue la grandeur relative.

Vers le milieu du regne de Louis XIV, la France fut au plus haut point de sa grandeur relative. L'Allemagne n'avoit point encore les grands monarques qu'elle a eus depuis. L'Italie étoit dans le même cas. L'Ecosse & l'Angleterre ne formoient point un corps de monarchie. L'Arragon n'en formoit pas un avec la Castille; les parties séparées de l'Espagne en étoient affoiblies, & l'assoiblissient. La Moscovie n'étoit pas plus connue en Europe que la Crimée.

#### CHAPITRE X.

De la foiblesse des états voisins.

L'qui est dans sa décadence, on doit bien se garder de hâter sa ruine; parce qu'on est à cet égard dans la situation la plus heureuse où l'on puisse être; n'y ayant rien de si commode pour un prince, que d'être auprès d'un autre qui reçoit pour lui tous les coups & tous les outrages de la fortune. Et il est rare que par la conquête d'un pareil état, on augmente autant en puissance réelle, qu'on a perdu en puissance rélative.



# 274 DE L'ESPRIT DES LOIS ;



#### LIVRE X.

Des Lois, dans le rapport qu'elles ont avec la force offensive.

#### CHAPITRE PREMIER.

De la force offensive.

A force offensive est réglée par le droit des gens, qui est la loi politique des nations considérées dans le rapport qu'elles ont les unes avec les autres.

#### CHAPITRE II.

De la guerre.

A vie des états est comme celle des hommes. Ceux-ci ont droit de tuer dans le cas de la défense naturelle; ceux-là ont droit de faire la guerre pour leur propre conservation.

Dans le cas de la défense naturelle, j'ai droit de tuer; parce que ma vie est à moi, comme la vie de celui qui m'artaque est à lui : de même un état fait la guerre, parce que sa conservation est suste comme toute autre conservation.

Entre les citoyens, le droit de la défense naturelle n'emporte point avec lui la nécessité de l'attaque. Au lieu d'attaquer, ils n'ont qu'à recourir aux tribunaux. Ils ne peuvent donc exercer le droit de cette désense, que dans les cas momentanés, où l'on seroit perdu si l'on attendoit le secours des lois. Mais entre les sociétés, le droit de la désense naturelle entraîne quelquesois la nécessité d'attaquer; lorsqu'un peuple voit qu'une plus longue paix en mettroit un autre en état de le détruire; & que l'attaque est, dans ce moment, le seul moyen d'empêcher cette destruction.

Il suit de-là que les petites sociétés ont plus souvent le droit de faire la guerre que les grandes, parce qu'elles sont plus souvent dans le cas de crain-

dre d'être détruites.

Le droit de la guerre dérive donc de la nécessité & du juste rigide. Si ceux qui dirigent la conscience, ou les conseils des princes, ne se tiennent pas là, tout est perdu; & lorsqu'on se sonders 276 De L'esprit des Lois,

fur des principes arbitraires de gloire; de bienséances, d'utilité, des flots de fang inonderont la terre.

Que l'on ne parle pas sur-tout de la gloire du prince : sa gloire seroit son orgueil; c'est une passion, & non pas

un droit légitime.

Il est vrai que la réputation de sa puissance pourroit augmenter les sorces de son état; mais la réputation de sa justice les augmenteroit tout de même.

#### CHAPITRE III.

Du droit de conquête.

DU droit de la guerre dérive celui de conquête, qui en est la conséquence; il en doit donc suivre l'esprit.

Lorsqu'un peuple est conquis, le droit que le conquérant a sur lui, suit quatre sortes de lois; la loi de la nature, qui fait que tout tend à la conservation des especes; la loi de la lumiere naturelle, qui veut que nous fassions à autrui ce que nous voudrions qu'on nous sît; la loi qui forme les sociétés politiques, qui sont telles que la nature m'en a point borné la durée; ensia la

LIV. X. CHAP. III. 277 loi tirée de la chose même. La conquête est une acquisition; l'esprit d'acquisition porte avec lui l'esprit de conservation & d'usage, & non pas celui de destruction.

Un état qui en a conquis un autre, le traite d'une des quatre manieres suivantes. Il continue à le gouverner selon ses lois, & ne prend pour lui que l'exercice du gouvernement politique & civil; ou il lui donne un nouveau gouvernement politique & civil; ou il détruit la société, & la disperse dans d'autres; ou enfin il extermine tous les citoyens.

La premiere maniere est conforme au droit des gens que nous suivons aujourd'hui; la quatrieme est plus conforme au droit des gens des Romains: sur quoi je laisse à juger à quel point nous sommes devenus meilleurs. Il faut rendre ici hommage à nos temps modernes, à la raison présente, à la religion d'aujourd'hui, à notre philosophie, à nos mœurs.

Les auteurs de notre droit public ; fondés sur les histoires anciennes, étant fortis des cas rigides, font tombés dans de grandes erreurs. Ils ont donné dans

378 DE L'ESPRIT DES LOIS,

l'arbitraire; ils ont supposé dans les conquérans un droit, je ne sais quel, de tuer : ce qui leur a fait tirer des conséquences terribles comme le principe; & établir des maximes que les conquérans eux-mêmes, lorsqu'ils ont eu le moindre sens, n'ont jamais prises. Il est clair que, lorsque la conquête est faite, le conquérant n'a plus le droit de tuer; puisqu'il n'est plus dans le cas de la désense naturelle, & de sa propre conservation.

Ce qui les a fait penser ains, c'est qu'ils ont cru que le conquérant avoit droit de détruire la société: d'où ils ont conclu qu'il avoit celui de détruire les hommes qui la composent; ce qui est une conséquence faussement tirée d'un faux principe. Car de ce que la société seroit anéantie, il ne s'ensuivroit pas que les hommes qui la forment dussent aussi être anéantis. La société est l'union des hommes, & non pas les hommes; le citoyen peut périr, & l'homme rester.

Du droit de tuer dans la conquête, les politiques ont tiré le droit de réduire en servitude; mais la conséquence est aussi mal sondée que le principe.

### Liv. X. Chap. III. 279

On n'a droit de réduire en fervitude, que lorsqu'elle est nécessaire pour la conservation de la conquête. L'objet de la conquête est la conservation: la fervitude n'est jamais l'objet de la conquête; mais il peut arriver qu'elle soit un moyen nécessaire pour aller à la conservation.

Dans ce cas, il est contre la nature de la chose, que cette servitude soit éternelle. Il faut que le peuple esclave puisse devenir sujet. L'esclavage dans la conquête est une chose d'accident. Lorsqu'après un certain espace de temps, toutes les parties de l'état conquérant se sont liées avec celles de l'état conquis, par des coutumes, des mariages, des lois, des affociations, & une certaine conformité d'esprit, la servitude doit cesser. Car les droits du conquérant ne sont fondés que sur ce que ces choses-là ne sont pas, & qu'il y a un éloignement entre les deux nations, tel que l'une ne peut pas prendre confiance en l'autre.

Ainsi, le conquérant qui réduit le peuple en servitude, doit toujours se réserver des moyens (& ces moyens sont sans nombre) pour l'en faire sortir,

Ļ

## 280 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Je ne dis point ici des choses vagues. Nos peres qui conquirent l'empire Romain, en agirent ainsi. Les lois qu'ils firent dans le seu, dans l'action, dans l'impétuosité, dans l'orgueil de la victoire, ils les adoucirent: leurs lois étoient dures, ils les rendirent impartiales. Les Bourguignons, les Goths & les Lombards vouloient toujours que les Romains sussent le peuple vaincu; les lois d'Euric, de Gondebaud & de Rhotaris, firent du Barbare & du Romain des concitoyens (a).

Charlemagne, pour dompter les Saxons, leur ôta l'ingénuité & la propriété des biens. Louis le Débonnaire les affranchit (b): il ne fit rien de mieux dans tout son regne. Le temps & la servitude avoient adouci leurs mœurs; ils

lui furent toujours fidelles.

(a) Voyez le code des lois des Barbares, & le livre XXVIII. ci-dessous.

(b) Voyez l'Auteur incertain de la vie de Louis le Débennaire, dans le recueil de Duchesne, tom. 2, pag. 296.



#### CHAPITRE

Quelques avantages du peuple conquis;

Ulieu de tirer du droit de conquête des conséquences si fatales, les politiques auroient mieux fait de parler des avantages que ce droit peut quelquefois apporter au peuple vaincu. Ils les auroient mieux sentis, si notre droit des gens étoit exactement suivi, & s'il étoit

établi dans toute la terre.

Les états que l'on conquiert ne sont pas ordinairement dans la force de leur institution. La corruption s'y est introduite; les lois y ont cessé d'être exécutées; le gouvernement est devenu oppresseur. Qui peut douter qu'un état pareil ne gagnat & ne tirat quelques avantages de la conquête même, si elle n'étoit pas destructrice? Un gouvernement parvenu au point où il ne peut plus se réformer lui-même, que perdroit-il à être refondu? Un conquérant qui entre chez un peuple, où par mille ruses & mille artifices, le riche s'est infensiblement pratiqué une infinité de moyens d'usurper; où le malheureux

qui gémit, voyant ce qu'il croyoit des abus, devenir des lois, est dans l'oppression, & croit avoir tort de la sentir: un conquérant, dis-je, peut dérouter tout; & la tyrannie sourde est la première chose qui soussire la violence.

Ona vu, par exemple, des états opprimés par les traitans, être foulagés par le conquérant, qui n'avoit ni les engagemens ni les besoins qu'avoit le prince légitime. Les abus se trouvoient corrigés, sans même que le conquérant

les corrigeat.

Quelquesois la frugalité de la nation conquérante, l'a mise en état de laisser aux vaincus le nécessaire, qui leur étoit ôté sous le prince légitime.

Une conquête peut détruire les prejugés nuisibles; & mettre, si j'ose parler ains, une nation sous un meilleur génie.

Quel bien les Espagnols ne pouvoientils pas faire aux Mexicains? Ils avoient à leur donner une religion douce; ils leur apporterent une superstition surieuse. Ils auroient pu rendre libres les esclaves, & ils rendirent esclaves les hommes libres. Ils pouvoient les éclairer sur l'abus des sacrifices humains; au lieu de cela, ils les exterminerent. Je n'auLIV. X. CHAP. IV. 283 rois jamais fini, si je voulois raconter tous les biens qu'ils ne firent pas, &

tous les maux qu'ils firent.

C'est à un conquérant à réparer une partie des maux qu'il a faits. Je définis ainsi le droit de conquête: un droit nécessaire, légitime & malheureux, qui laisse toujours à payer une dette immense, pour s'acquitter envers la nature humaine.

# CHAPITRE V.

Gélon, roi de Syracufe. E plus beau traité de paix dont l'his

toire ait parlé, est je crois celui que Gélon sit avec les Carthaginois. Il voulut qu'ils abolissent la coutume d'immoler leurs enfans (a). Chose admirable! Après avoir désait trois cents mille Carthaginois; il exigeoit une condition qui n'étoit utile qu'à eux; ou plutôt, il stipuloit pour le geare humain.

Les Bactriens faisoient manger leurs peres vieux à de grands chiens: Alexandre le leur défendit (b); & ce fut un triomphe qu'il remporta sur la supers-

tition.

<sup>(</sup>a) Voy. le Recueil de M. de Barbeyrac, art. 112.

#### CHAPITRE VI.

D'une république qui conquiere.

L'est contre la nature de la chose, que dans une constitution fédérative, un état consédéré conquiere sur l'autre, comme nous avons vu de nos jours chez les Suisses (a). Dans les républiques fédératives mixtes, où l'affociation est entre de petites républiques & de petites monarchies, cela choque moins:

Il est encore contre la nature de la chose, qu'une république démocratique conquiere des villes qui ne sauroient entrer dans la sphere de la démocratie. Il faut que le peuple conquis puisse jouir des privileges de la souveraineté, comme les Romains l'établirent au commencement. On doit borner la conquête au nombre des citoyens que l'on fixera pour la démocratie.

Si une démocratie conquiert un peuple pour le gouverner comme sujet, elle exposera sa propre liberté; parce qu'elle confiera une trop grande puissance aux magistrats qu'elle enverra dans l'état conquis.

(a) Pour le Tockembourg.

#### LIV. X. CHAP. VI. 185

Dans quel danger n'eût pas été la république de Carthage, si Annibal avoit pris Rome? Que n'eût-il pas fait dans sa ville après la victoire, lui qui y causa tant de révolutions après sa

défaite (a)?

Hannon n'auroit jamais pu persuader, au sénat de ne point envoyer de secours à Annibal, s'il n'avoit fait parler que sa jalousie. Ce sénat, qu'Aristote nous dit avoir été si sage (chose que la prospérité de cette république nous prouve si bien), ne pouvoit être déterminé que par des raisons sensées. Il auroit fallu être trop stupide pour ne pas voir qu'une armée à trois cents lieues de-là, faisoit des pertes nécessaires, qui devoient être réparées.

Le parti d'Hannon vouloit qu'on livrât Annibal aux Romains (b). On ne pouvoit pour lors craindre les Romains; on craignoit donc Annibal.

On ne pouvoit croire, dit-on, les succès d'Annibal : mais comment en douter? Les Carthaginois répandus par toute la terre, ignoroient-ils ce qui se

<sup>(</sup>a) Il étoit à la tête d'une faction.

<sup>(</sup>b) Hannon vouloit livrer Annibal aux Romains, comme Caton vouloit qu'on livrât César aux Gaulois.

286 De l'esprit des Lois, passoit en Italie? C'est parce qu'ils ne l'ignoroient pas, qu'on ne vouloit pas envoyer de secours à Annibal.

Hannon devient plus ferme après Trébies, après Trasimenes, après Canmes: ce n'est point son incrédulité qui augmente, c'est sa crainte.

#### CHAPITRE

Continuation du même sujet.

Ly a encore un inconvénient aux L conquêtes faites par les démocraties. Leur gouvernement est toujours odieux aux états assujettis. Il est monarchique par la fiction; mais dans la vérité, il est plus dur que le monarchique, comme l'expérience de tous les temps & de tous les pays l'a fait voir.

Les peuples conquis y sont dans un état triste; ils ne jouissent ni des avantages de la république, ni de ceux de

la monarchie.

Ce que j'ai dit de l'état populaire, se peut appliquer à l'aristocratie.



#### CHAPITRE VIII.

Continuation du même sujet.

A INSI, quand une république tient quelque peuple sous sa dépendance, il faut qu'elle cherche à réparer les inconvéniens qui naissent de la nature de la chose, en lui donnant un bon droit politique & de bonnes lois elviles.

Une république d'Italie tenoit des insulaires sous son obéissance: mais son droit politique & civil à leur égard étoit vicieux. On se souvient de cet acte (a) d'amnistie, qui porte qu'on ne les condamneroit plus à des peines afflictives sur la conscience informée du gouverneur. On a vu souvent des peuples demander des privileges: ici le souverain accorde le droit de toutes les nations.

<sup>(</sup>a) Du 18 Octobre 1738, imprimé à Genes, chez Franchelli. Vetiamo al nostro general-governatore in detta isola, di condanare in avenire solamente ex informatà conscientià persona alcuna nazionale in pana afflittiva: potrà ben si sar arrestare ed incarcerare la persone che gli saranno sospette; salvo di renderne poè à noi sollectiamente, att, vi.

#### CHAPITRE IX.

D'une monarchie qui conquiert autour d'elle.

S I une monarchie peut agir longtemps avant que l'agrandissement l'ait affoiblie, elle deviendra redoutable; & sa force durera tout autant qu'elle sera pressée par les monarchies voisines.

Ellene doit donc conquérir que pendant qu'elle reste dans les limites naturelles à son gouvernement. La prudence veut qu'elle s'arrête, sitôt qu'elle

passe ces limites.

Il faut dans cette sorte de conquête laisser les choses comme on les a trouvées; les mêmes tribunaux, les mêmes lois, les mêmes coutumes, les mêmes privileges. Rien ne doit être changé, que l'armée & le nom du souverain.

Lorsque la monarchie a étendu ses limites par la conquête de quelques provinces voisines, il faut qu'elle les traite avec une grande douceur.

Dans une monarchie qui a travaillé long-temps à conquérir, les provinces

de son ancien domaine seront ordinairement très-foulées. Elles ont à souffrir les nouveaux abus & les anciens; & souvent une vaste capitale, qui engloutit tout, les a dépeuplées. Or, si après avoir conquis autour de ce domaine, on traitoit les peuples vaincus comme on fait ses anciens sujets, l'état seroit perdu: ce que les provinces conquises enverroient de tributs à la capitale, ne leur reviendroit plus; les frontieres seroient ruinées, & par conséquent plus foibles; les peuples en seroient mal-affectionnés; la subsistance des armées, qui doivent y rester & agir seroit plus précaire.

Tel est l'état nécessaire d'une monare chie conquérante; un luxe affreux dans la capitale, la misere dans les provinces qui s'en éloignent, l'abondance aux extrémités. Il en est comme de notre planete; le seu est au centre, la verduye à la surface, une terre aride, froide & stérile, entre les deux.

### 290 DE L'ESPRIT DES LOIS,

### CHAPITRE X:

D'une monarchie qui conquiert une autre monarchie.

UELQUEFOIS une monarchie en conquiert une autre. Plus celle-ci sera petite, mieux on la contiendra par des forteresses; plus elle sera grande, mieux on la conservera par des colonies.

### CHAPITRE XI.

Des mœurs du peuple vaincu.

Ans ces conquêtes, il ne suffit pas de laisser à la nation vaincue ses lois: il est peut-être plus nécessaire de lui laisser ses mœurs; parce qu'un peuple connoît, aime & désend toujours plus ses mœurs que ses lois,

Les François ont été chassés neuf fois de l'Italie, à cause, disent les historiens (a), de leur insolence à l'égard des semmes & des filles. C'est trop, pour une nation, d'avoir à souffrir la fierté du

<sup>(</sup>a) Parcourez l'histoire de l'univers, par M. Pa-fendors,

vainqueur, & encore son incontinence; & encore son indiscretion, sans doute plus fâcheuse, parce qu'elle multiplie à l'infini les outrages.

### CHAPITRE XII.

D'une loi de Cyrus.

JE ne regarde pas comme une bonne loi, celle que fit Cyrus, pour que les Lydiens ne pussent exercer que des professions viles, ou des professions infames. On va au plus pressé; on songe aux révoltes, & non pas aux invasions. Mais les invasions viendront bientôt; les deux peuples s'unissent, ils se corrompent tous les deux. J'aimerois mieux maintenir par les lois la rudesse du peuple vainqueur, qu'entretenir par elles la mollesse du peuple vaincu.

Aristodeme, tyran de Cumes (a), chercha à énerver le courage de la jeunesse. Il voulut que les garçons laissafent croître leurs cheveux, comme les filles; qu'ils les ornassent de sieurs, & portassent des robes de dissérentes couleurs jusqu'aux talons; que, lorsqu'ils

<sup>(</sup>a) Denys d'Halicarnaffe, liv. VII.

alloient chez leurs maîtres de danse & de musique, des semmes leur portassent des parasols, des parsums & des éventails; que, dans le bain, elles leur donnassent des peignes & des miroirs. Cette éducation duroit jusqu'à l'âge de vingt ans. Cela ne peut convenir qu'à un petit tyran, qui expose sa souveraineté pour désendre sa vie.

# CHAPITRE XIII.

E Prince, qui ne fit usage que de ses seules forces, détermina sa chute en formant des desseins qui ne pouvoient être exécutés que par une longue guerre; ce que son royaume ne pouvoit soutenir.

Ce n'étoit pas un état qui fût dans la décadence, qu'il entreprit de renverses, mais un empire naissant. Les Moscovites se servirent de la guerre qu'il leur faisoit, comme d'une école. A chaque défaite, ils s'approchoient de la victoire; &, perdant au dehors, ils apprenoient à se défendre au dedans.

Charles se croyoit le maître du monde dans les déserts de la Pologne, où il erroit, & dans lesquels la Suede étoit comme répandue; pendant que son principal ennemi se fortifioit contre lui, le serroit, s'établissoit sur la mer Baltique, détruisoit ou prenoit la Livonie.

La Suede ressembloit à un sleuve, dont on coupoit les eaux dans sa source, pendant qu'on les détournoit dans son

Cours

Ę

2

B

ţ;

ė

E THE

1

11

1

Ce ne fut point Puleawa qui perdit Charles: s'il n'avoit pas été détruit dans ce lieu, il l'auroit été dans un autre. Les accidens de la fortune se réparent aisément: on ne peut pas parer à des événemens qui naissent continuellement de la nature des choses.

Mais la nature ni la fortune ne furent jamais si fortes contre lui que lui-même.

Il ne se régloit point sur la disposition actuelle des choses, mais sur un certain modele qu'il avoit pris : encore le suivit-il très-mal. Il n'étoit point Alexandre; mais il auroit été le meilleur soldat d'Alexandre.

Le projet d'Alexandre ne réuffit que parce qu'il étoit sensé. Les mauvais succès des Perses dans les invasions qu'ils firent de la Grece, les conquêtes d'Agéstlas, & la retraite des dix mille

N iij

294 DE L'ESPRIT DES LOIS, avoient fait connoître au juste la supériorité des Grecs dans leur maniere de combattre, & dans le genre de leurs armes; & l'on savoit bien que les Perses étoient trop grands pour se corriger.

Ils ne pouvoient plus affoiblir la Grece par des divisions: elle étoit alors réunie sous un chef, qui ne pouvoir avoir demeilleur moyen pour lui cacher sa servitude, que de l'éblouir par la destruction de ses ennemis éternels, & par l'espérance de la conquête de l'Asie.

Un empire cultivé par la nation du monde la plus industrieuse, & qui travailloit les terres par principe de religion, fertile & abondant en toutes choses, donnoit à un ennemi toutes sortes de facilités pour y subsister.

On pouvoit juger, par l'orgueil de ces rois, toujours vainement mortifiés par leurs défaites, qu'ils précipiteroient leur chute, en donnant toujours des batailles; & que la flatterie ne permettroit jamais qu'ils pussent douter de leur grandeur.

Et non seulement le projet étoit sage, mais il sut sagement exécuté. Alexandre, dans la rapidité de ses actions, dans le seu de ses passions même, avoit, si j'ose LIV. X. CHAP. XIII. 295 me fervir de ce terme, une faillie de raison qui le conduisoit, & que ceux qui ont voulu faire un roman de son histoire, & qui avoient l'esprit plus gâté que lui, n'ont pu nous dérober. Parlons-en tout à notre aise.

### CHAPITRE XIV.

#### ALEXANDRE.

L ne partit qu'après avoir assuré la Macédoine contre les peuples barbares qui en étoient voisins, & achevé d'accabler les Grecs: il ne se servit de cet accablement que pour l'exécution de son entreprise: il rendit impuissante la jalousie des Lacédémoniens: il attaqua les provinces maritimes: il fit suivre à son armée de terre les côtes de la mer, pour n'être point séparé de sa flotte: il se servit admirablement bien de la discipline contre le nombre: il ne manqua point de subsissantes: & s'il est vrai que la victoire lui donna tout, il sit aussi tout pour se procurer la victoire.

Dans le commencement de son entreprise, c'est-à-dire, dans un temps où un échec pouvoit le renverser, il mit

### 196 De l'esprit des Lois,

peu de chose au hasard : quand la fortune le mit au dessus des événemens. la témérité fut quelquesois un de ses moyens. Lorsqu'avant son départ il marche contre les Triballiens & les Illyriens, vous voyez une guerre (a) comme celle que César fit depuis dans les Gaules. Lorsqu'il est de retour dans la Grece (b), c'est comme malgré lui qu'il prend & détruit Thebes : campé auprès de leur ville, il attend que les Thébains veuillent faire la paix; ils précipitent eux-mêmes leur ruine. Lorsqu'il s'agit de combattre (c) les forces maritimes des Perses, c'est plutôt Parménion qui a de l'audace; c'est plutôt Alexandre qui a de la fagesse. Son industrie fut de séparer les Perses des côtes de la mer. & de les réduire à abandonner euxmêmes leur marine, dans laquelle ils étoient supérieurs. Tyr étoit par principe attachée aux Perses, qui ne pouvoient se passer de son commerce & de sa marine; Alexandre la détruisit. Il prit l'Egypte, que Darius avoit laissée dégarnie de troupes, pendant qu'il

<sup>(</sup>a) Voyez Arrien, de expedit. Alexandri, lib. L.

<sup>(</sup>c) Ibid.

LIV. X. CHAP. XIV. assembloit des armées innombrables dans un aufre univers.

Le passage du Granique fit qu'Alexandre se rendit maître des colonies Grecques; la bataille d'Issus lui donna Tyr & l'Egypte; la bataille d'Arbelles

lui donna toute la terre.

Après la bataille d'Issus, il laisse fuir Darius, & ne s'occupe qu'à affermir & à régler ses conquêtes : après la bataille d'Arbelles, il le suit de si près (a), qu'il ne lui laisse aucune retraite dans son empire. Darius n'entre dans ses villes & dans ses provinces, que pour en sortir: les marches d'Alexandre sont si rapides, que vous croyez voir l'empire de l'univers plutôt le prix de la course, comme dans les jeux de la Grece, que le prix de la victoire.

C'est ainsi qu'il sit ses conquêtes:

voyons comment il les conserva.

Il résista à ceux qui vouloient qu'il traitât (b) les Grecs comme maîtres. & les Perses comme esclaves : il ne songea qu'à unir les deux nations, & à faire perdre les distinctions du peuple

<sup>(</sup>a) Voyez Arrien, de expedit. Alexandri, lib. III. (b) C'étoit le conseil d'Aristote. Plurarque, Œuvres morales : de la fortune d'Alexandre.

# 298 DÉ L'ESPRIT DES LOIS,

conquérant & du peuple vaincu: il abandonna, après la conquête, toùs les préjugés qui lui avoient servi à la faire: il prit les mœurs des Perses, pour ne pas désoler les Perses, en leur faisant prendre les mœurs des Grecs; c'est ce qui sit qu'il marqua tant de respect pour la semme & pour la mere de Darius, & qu'il montra tant de continence. Qu'est-ce que ce conquérant, qui est pleuré de tous les peuples qu'il a soumis? Qu'est-ce que cet usurpateur, sur la mort duquel la famille qu'il a renversée du trône, verse des larmes? C'est un trait de cette vie, dont les historiens ne nous disent pasque quelqu'autre conquérant puisse se vanter.

Rien n'affermit plus une conquête, que l'union qui se fait de deux peuples par les mariages. Alexandre prit des femmes de la nation qu'il avoit vaincue; il voulut que ceux de sa cour (a) en prissent aussi; le reste des Macédoniens suivit cet exemple. Les Francs & les Bourguignons (b) permirent ces mariages: les Wisigoths les désendirent (c)

<sup>. (</sup>a) Voyez Arrien, de exped. Alex. lib. VII. (b) Voyez la loi des Bourguignons, titre XII,

art. 5. '(c) Voyez la loi des Wifigoths, liv. III. tit. V. S. 7. qui abroge la loi ancienne, qui avoit plus d'égards,

LIV. X. CHAP. XIV. 299

en Espagne, & ensuite ils les permirent: les Lombards ne les permirent pas seule, ment, mais même les favoriserent (a): quand les Romains voulurent affoiblir, la Macédoine, ils y établirent qu'il ne pourroit se faire d'union par mariages

entre les peuples des provinces.

Alexandre, qui cherchoit à unir les deux peuples, songea à faire dans la Perse un grand nombre de colonies Grecques: il bâtit une infinité de villes, & il cimenta si bien toutes les parties de ce nouvel empire, qu'après sa mort, dans le trouble & la consusion des plus affreuses guerres civiles, après que les Grecs se surent, pour ainsi dire, anéantis eux-mêmes, aucune Province de Perse ne se révolta.

Pour ne point épuiser la Grece & la Macédoine, il envoya à Alexandrie une colonie de Juiss (b): il ne lui importoit quelles mœurs eussent ces peuples, pourvu qu'ils lui fussent fidelles.

y est-il dit, à la différence des nations, que des conditions.

(a) Voyez la loi des Lombards, liv. II. tit. VII.

N vi

<sup>(</sup>b) Les rois de Syrie, abandonnant le plan des fondateurs de l'empire, voulurent obliger les Juifs à prendre les mœurs des Grecs, ce qui denna à leur état de terribles secousses.

# 300 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Il ne laissa pas seulement aux peuples vaincus leurs mœurs; il leur laiffa encore leurs lois civiles, & souvent même les rois & les gouverneurs qu'il avoit trouvés. Il mettoit les Macédoniens (a) à la tête des troupes, & les gens du pays à la tête du gouvernement; aimant mieux courir le rifque de quelqu'infidélité particuliere (ce qui lui arriva quelquefois) que d'une révolte générale. respecta les traditions anciennes, tous les monumens de la gloire ou de la vanité des peuples. Les rois de Perse avoient détruit les temples des Grecs. des Babyloniens & des Egyptiens; il les rétablit (b): peu de nations se sou-mirent à lui, sur les autels desquelles il ne fît des sacrifices : il sembloit qu'il n'eût conquis, que pour être le monarque particulier de chaque nation, & le premier citoyen de chaque ville. Les Romains conquirent tout, pour tout détruire; il voulut tout conquérir, pour tout conserver : & quelque pays qu'il parcourût, ses premieres idées, ses premiers desseins furent toujours de faire quelque chose qui pût en augmenter la

<sup>(</sup>a) Voy. Arrien, de exped. Alex. lib. III. & autres. (b) Voyez Arrien, de exped. Alex. lib. III.

LIV. X. CHAP. XIV. 301
prospérité & la puissance. Il en trouva
les premiers moyens dans la grandeur
de songénie; les seconds dans sa frugalité & son économie particuliere (a);
les troissemes dans son immense prodigalité pour les grandes choses. Sa main se
fermoit pour les dépenses privées; elle
s'ouvroit pour les dépenses publiques.
Falloit-il régler sa maison? c'étoit un
Macédonien: Falloit-il payer les dettes
des soldats, faire pant de sa conquête
aux Grecs, faire la fortune de chaque
homme de son armée? il étoit Alexandre.

Il fit deux mauvaises actions; il brûla Persépolis, & tua Clitus. Il les rendit célebres parson repentir: desortequ'on oublia ses actions criminelles, pour se souvenir de son respect pour la vertu; desorte qu'elles furent considérées plutôt comme des malheurs, que comme des choses qui lui suffent propres; de sorte que la prospérité trouve la beauté de son ame presque à côté deses emportemens & de ses foiblesses; de sorte qu'il fallut le plaindre, & qu'il n'étoit plus possible de le haïr.

Je vais le comparer à César: Quand César voulut imiter les rois d'Asie, il

(a) Voy. Arrien, de exped. Alex. liv. VII.

302 DE L'ESPRIT DES LOIS, désespéra les Romains pour une chose de pure ostentation; quand Alexandre voulut imiter les rois d'Asie, il sit une chose qui entroit dans le plan de sa conquête.

### CHAPITRE X V.

Nouveaux moyens de conserver la conquête.

ORSQU'UN monarque conquiert un grand état, il y a une pratique admirable, également propre à modérer le despotisme, & à conserver la conquête: les conquérans de la Chine

l'ont mise en usage.

Pour ne point désespérer le peuple vaincu, & ne point enorgueillir le vainqueur; pour empêcher que le gouvernement ne devienne militaire, & pour contenir les deux peuples dans le devoir; la famille Tartare, qui regne présentement à la Chine, a établi que chaque corps de troupes dans les provinces, seroit composé de moitié Chinois & moitié Tartares, asin que la jalousie entre les deux nations les contienne dans le devoir. Les tribunaux sont aussi Moitié Chinois, moitié Tartares. Cela produit plusieurs bons effets. 1.º Les deux nations se contiennent l'une l'autre. 2.º Elles gardent toutes les deux la puissance militaire & civile, & l'une n'est pas anéantie par l'autre. 3.º La nation conquérante peut se répandre par-tout, sans s'affoiblir & se perdre; elle devient capable de résister aux guerres civiles & étrangeres. Institution si sensée, que c'est le désaut d'une pareille, qui a perdu presque tous ceux qui ont conquis la terre.

### CHAPITRE XVI.

D'un état despotique qui conquiert.

ORSQUE la conquête est immense, elle suppose le despotisme. Pour lors, l'armée répandue dans les provinces ne suffit pas. Il faut qu'il y ait toujours autour du prince un corps particuliérement affidé, toujours prêt à fondre sur la partie de l'empire qui pourroit s'ébranler. Cette milice doit contenir les autres, & faire trembler tous ceux à qui on a été obligé de laisser quelqu'autorité dans l'empire. Il y a

304 DE L'ESPRIT DES LOIS, autour de l'empereur de la Chine un gros corps de Tartares toujours prêt pour le besoin. Chez le Mogol, chez les Turcs, au Japon, il y a un corps à la solde du prince, indépendamment de ce qui est entretenu du revenu des terres. Ces sorces particulieres tiennent en respect les générales.

### CHAPITRE XVII.

Continuation du même sujet.

MOUS avons dit que les états que le monarque despotique conquiert, doivent être seudataires. Les historiens s'épuisent en éloges sur la générosité des conquérans qui ont rendu la couronne aux princes qu'ils avoient vaincus. Les Romains étoient donc bien généreux, qui faisoient par-tout des rois, pour avoir des instrumens de servitude (a). Une action pareille est un acte nécessaire. Si le conquérant garde l'état conquis, les gouverneurs qu'il enverra ne sauront contenir les sujets, ni lui-même ses gouverneurs. Il sera obligé de dégarnir de troupes son ancien patrimoine, pour

(a) Ut haberent instrumenta servitutis & reges.

garantir le nouveau. Tous les malheurs des deux états seront communs; la guerre civile de l'un fera la guerre civile de l'autre. Que si, au contraire, le conquérant rend le trône au prince légitime, il aura un allié nécessaire, qui, avec les forces qui lui seront propres, augmentera les siennes. Nous venons de voir Schah-Nadir conquérir les trésors du Mogol, & lui laisser l'Indoustan.



306 DE L'ESPRIT DES LOIS,



### LIVRE XI.

Des Lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec la constitution.

# CHAPITRE PREMIER. Idle générale.

JE distingue les lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec la constitution, d'avec celles qui la forment dans son rapport avec le citoyen. Les premieres seront le sujet dece livre-ci; je traiterai des secondes dans le livre suivant.

### CHAPITRE II.

Diverses significations données au mot de liberté.

L n'y a point de mot qui ait reçu plus de différentes significations, & qui ait frappé les esprits de tant de manieres, que celui de liberté. Les uns l'ont pris

<sup>(</sup>a) "Fai, dit Cicéron, copié l'édit de Scévola, " qui permet aux Grecs de terminer entr'eux leurs " différents selon leurs lois; ce qui fait qu'ils se re- " gardent comme des peuples libres ".

<sup>(</sup>b) Les Moscovites ne pouvoient souffrir que le czar Pierre la leur sit couper.

<sup>(</sup>c) Les Cappadociens refuserent l'état républicain, que leur offrirent les Romains.

les instrumens des maux dont on se plaint, & que même les lois paroissent y parler plus, & les exécuteurs de la loi y parler moins; on la place ordinairement dans les républiques, & on l'a exclue des monarchies. Ensin, comme dans les démocraties le peuple paroît à peu près faire ce qu'il veut, on a mis la liberté dans ces sortes de gouvernemens, & on a consondu le pouvoir du peuple avec la liberté du peuple.

### CHAPITRE III.

Ce que c'est que la liberté.

L est vrai que dans les démocraties le peuple paroît faire ce qu'il veut : mais la liberté politique ne consiste point à faire ce que l'on veut. Dans un état, c'est-à-dire dans une société où il y a des lois, la liberté ne peut consister qu'à pouvoir faire ce que l'on doit vou-loir, & à n'être point contraint de faire ce que l'on ne doit pas vouloir.

Il faut se mettre dans l'esprit ce que c'est que l'indépendance, & ce que c'est que la liberté. La liberté est le droit de faire tout ce que les lois permettent; &

LIV. XI. CHAP. IV. 305 fi un citoyen pouvoit faire ce qu'elles défendent, il n'auroit plus de liberté, parce que les autres auroient tout de même ce pouvoir.

### CHAPITRE IV.

Continuation du même sujet.

A démocratie & l'aristocratie ne sont point des états libres par leur nature. La liberté politique ne se trouve que dans les gouvernemens modérés. Mais elle n'est pas toujours dans les états modérés. Elle n'y est que lorsqu'on n'abuse pas du pouvoir : mais c'est une expérience éternelle, que tout homme qui a du pouvoir est porté à en abuser; il va jusqu'à ce qu'il trouve des limites. Qui le diroit ! la vertu même a besoin de limites.

Pour qu'on ne puisse abuser du pouvoir, il faut que, par la disposition des choses, le pouvoir arrête le pouvoir. Une constitution peut être telle, que personne ne sera contraint de faire les choses auxquelles la loi ne l'oblige pas, & à ne point faire celles que la loi lui permet.

#### CHAPITRE V.

De l'objet des états divers.

Uoique tous les états ayent en général un même objet, qui est de fe maintenir, chaque état en a pourtant un qui lui est particulier. L'agrandissement étoit l'objet de Rome; la guerre, celui de Lacédémone; la religion, celui des lois Judaïques; le commerce, celui de Marseille; la tranquillité publique, celui des lois de la Chine (a); la navigation, celui des lois des Rhodiens; la liberté naturelle, l'objet de la police des Sauvages; en général, les délices du prince, celui des états despotiques; sa gloire & celle de l'état, celui des monarchies: l'indépendance de chaque particulier est l'objet des lois de Pologne; & ce qui en résulte, l'oppression de tous (b).

Il y a aussi une nation dans le monde qui a pour objet direct de sa constitution la liberté politique. Nous allons exami-

<sup>(</sup>a) Objet naturel d'un état qui n'a point d'ennemis au dehors, ou qui croit les avoir arrêtés par des barrieres.

<sup>. (</sup>b) Inconvénient du liberum veto.

LIV. XI. CHAP. V. 311 ner les principes sur lesquels elle la fonde. S'ils sont bons, la liberté y paroîtra comme dans un miroir.

Pour découvrir la liberté politique dans la constitution, il ne faut pas tant de peine. Si on peut la voir où elle est, si on l'atrouvée, pourquoi la chercher?

### CHAPITRE VI.

De la constitution d'Angleterre.

Ly a dans chaque état trois sortes de pouvoirs; la puissance législative, la puissance exécutrice des choses qui dépendent du droit des gens, & la puissance exécutrice de celles qui dépendent du droit civil.

Par la premiere, le prince ou le magistrat fait des lois pour un temps ou pour toujours, & corrige ou abroge celles qui sont faites. Par la seconde, il fait la paix ou la guerre, envoie ou reçoit des ambassades, établit la sureté, prévient les invasions. Par la troisieme, il punit les crimes, ou juge les dissérents des particuliers. On appellera cette derniere la puissance de juger; & l'autre, simplement la puissance exécutrice de l'état,

### 312 De l'Esprit des Lois,

La liberté politique dans un citoyen est cette tranquillité d'esprit qui provient de l'opinion que chacun a de sa fureté; & pour qu'on ait cette liberté, il faut que le gouvernement soit tel, qu'un citoyen ne puisse pas craindre un autre citoyen.

Lorsque dans la même personne ou dans le même corps de magistrature, la puissance législative est réunie à la puissance exécutrice, il n'y a point de liberté; parce qu'on peut craindre que le même monarque ou le même sénat ne fasse des lois tyranniques, pour

les exécuter tyranniquement.

Il n'y a point encore de liberté, si la puissance de juger n'est pas séparée de la puissance législative & de l'exécutrice. Si elle étoit jointe à la puissance législative, le pouvoir sur la vie & la liberté des citoyens seroit arbitraire; car le juge seroit législateur. Si elle étoit jointe à la puissance exécutrice, le juge pourroit avoir la force d'un oppresseur.

Tout seroit perdu, si le même homme, ou le même corps des principaux, ou des nobles, ou du peuple, exerçoient ces trois pouvoirs: celui de

faire

LIV. XI. CHAP. VI. 313 faire des lois, celui d'exécuter les résolutions publiques, & celui de juger les crimes ou les différents des particuliers.

Dans la plupart des royaumes de PEurope, le gouvernement est modéré; parce que le prince qui a les deux premiers pouvoirs, laisse à ses sujets l'exercice du troisieme. Chez les Turcs, où ces trois pouvoirs sont réunis sur la tête du sultan, il regne un affreux

despotisme.

Dans les républiques d'Italie, où ces trois pouvoirs sont réunis, la liberté se trouve moins que dans nos monarchies. Aussi le gouvernement a-t-il besoin, pour se maintenir, de moyens aussi violens que le gouvernement des Turcs; témoins les inquisiteurs d'état (a), & le tronc où tout délateur peut à tous les momens jeter avec un billet son accusation.

Voyez quelle peut être la fituation d'un citoyen dans ces républiques. Le même corps de magistrature a, comme exécuteur des lois; toute la puissance qu'il s'est donnée comme législateur. Il peut ravager l'état par ses volontés

(a) A Venise.

Tome I.

314 DE L'ESPRIT DES LOIS, générales; & comme il a encore la puissance de juger, il peut détruire chaque citoyen par ses volontés particulieres.

Toute la puissance y est une; & quoiqu'il n'y ait point de pompe extérieure qui découvre un prince despotique,

on le sent à chaque instant.

Aussi les princes qui ont voulu se rendre despotiques, ont-ils toujours commencé par réunir en leur personne toutes les magistratures, & plusieurs rois d'Europe toutes les grandes char-

ges de leur état.

Je crois bien que la pure aristocratie héréditaire des républiques d'Italie, ne répond pas précisément au despotisme de l'Asie. La multitude des magistrats adoucit quelquesois la magistrature; tous les nobles ne concourent pas toujours aux mêmes desseins; on y forme divers tribunaux qui se temperent. Ainsi à Venise le grand-conseil a la législation; le prégady, l'exécution; les quarancies, le pouvoir de juger. Mais le mal est, que ces tribunaux dissérens sont formés par des magistrats du même corps; ce qui ne fait guere qu'une même puissance.

### LIV. XI. CHAP. VI. 315

La puissance de juger ne doit pas être donnée à un sénat permanent, mais exercée par des personnes tirées du corps du peuple (a), dans certains temps de l'année, de la maniere prescrite par la loi, pour former un tribunal qui ne dure qu'autant que la nécessité le requiert.

De cette façon, la puissance de juger, si terrible parmi les hommes, n'étant attachée ni à un certain état, ni aune certaine profession, devient pour ainsi dire invisible & nulle. On n'a point continuellement des juges devant les yeux; & l'on craint la magistrature.

& non pas les magistrats.

Il faut même que, dans les grandes accusations, le criminel, concurremment avec la loi, se choisisse des juges; ou du moins qu'il en puisse récuser un si grand nombre, que ceux qui restent, soient censés être de son choix.

Les deux autres pouvoirs pourroient plutôt être donnés à des magistrats ou à des corps permanens; parce qu'ils ne s'exercent sur aucun particulier; n'étant, l'un, que la volonté générale de

(a) Comme à Athenes,

316 DE L'ESPRIT DES LOIS, l'état; & l'autre, que l'exécution de

cette volonté générale.

Mais si les tribunaux ne doivent pas être sixes, les jugemens doivent l'être à un tel point, qu'ils ne soient jamais qu'un texte précis de la loi. S'ils étoient une opinion particuliere du juge, on vivroit dans la société, sans savoir précisément les engagemens que l'on y contracte.

Il faut même que les juges foient de la condition de l'accusé, ou ses pairs, pour qu'il ne puisse pas se mettre dans l'esprit qu'il soit tombé entre les mains de gens portés à lui faire violence.

Si la puissance législative laisse à l'exécutrice le droit d'emprisonner des citoyens qui peuvent donner caution de leur conduite, il n'y a plus de liberté; à moins qu'ils ne soient arrêtés pour répondre sans délai à une accusation que la loi a rendue capitale: auquel cas ils sont réellement libres, puisqu'ils ne sont soumis qu'à la puissance de la loi.

Mais si la puissance législative se croyoit en danger par quelque conjuration secrette contre l'état, ou quelqu'intelligence avec les ennemis du dehors, LIV. XI. CHAP. VI. 317
elle pourroit, pour un temps court & limité, permettre à la puissance exécutrice de faire arrêter les citoyens suspects, qui ne perdroient leur liberté pour un temps, que pour la conserver pour toujours.

Et c'est le seul moyen conforme à la raison, de suppléer à la tyrannique magistrature des éphores, & aux inquisieurs d'état de Venise, qui sont aussi

· despotiques.

Comme dans un état libre, tout homme qui est censé avoir une ame libre, doit être gouverné par lui-même; il faudroit que le peuple en corps eût la puissance législative: mais comme cela est impossible dans les grands états, & est sujet à beaucoup d'inconvéniens dans les petits, il faut que le peuple fasse par ses représentans tout ce qu'il ne peut faire par lui-même.

L'on connoît beaucoup mieux les besoins de sa ville, que ceux des autres villes; & on juge mieux de la capacité de ses voisins, que de celle de ses autres compatriotes. Il ne faut donc pas que les membres du corps législatif soient tirés en général du corps de la nation; mais il convient que, dans chaque lieu

O iij

318 DE L'ESPRIT DES LOIS, principal, les habitans se choisssent un

représentant.

Le grand avantage des représentans, c'est qu'ils sont capables de discuter les affaires. Le peuple n'y est point du tout propre; ce qui sorme un des grands inconvéniens de la démocratie.

Il n'est pas nécessaire que les représentans, qui ont rèçu de ceux qui les ont choisis une instruction générale, en reçoivent une particuliere sur chaque affaire, comme celase pratique dans les dietes d'Allemagne. Il est vrai que de cette manière la parole des députés seroit plus l'expression de la voix de la nation; mais cela jetteroit dans des longueurs infinies, rendroit chaque député le maître de tous les autres; & dans les occasions les plus pressantes, toute la force de la nation pourroit être arrêtée par un caprice.

Guand les députés, dit très-bien M. Sidney, représentent un corps de peuple, comme en Hollande, ils doivent rendre compte à ceux qui les ont commis: c'est autre chose lorsqu'ils sont députés par des bourgs, comme en

Angleterre.

## LIV. XI. CHAP. VI. 319

Tous les citoyens dans les divers districts doivent avoir droit de donner leur voix pour choisir le représentant; excepté ceux qui sont dans un tel état de bassesse, qu'ils sont réputés n'avoir

point de volonté propre.

Il y avoit un grand vice dans la plupart des anciennes républiques; c'est que le peuple avoit droit d'y prendre des résolutions actives, & qui demandent quelqu'exécution; chose dont il est entiérement incapable. Il ne doit entrer dans le gouvernement, que pour choisir ses représentans; ce qui est très à sa portée. Car s'il y a peu de gens qui connoissent le degré précis de la capacité des hommes, chacun est pourtant capable de savoir en général, si celui qu'il choisit est plus éclairé que la plupart des autres.

Le corps représentant ne doit pas être chois non plus pour prendre quelque résolution active, chose qu'il ne seroit pas bien; mais pour faire des lois, ou pour voir si l'on a bien exécuté celles qu'il a faites, chose qu'il peut très-bien faire, & qu'il n'y a même que

lui qui puisse bien faire.

Il y a toujours dans un état des gens

distingués par la naissance, les richesses ou les honneurs: mais s'ils étoient confondus parmi le peuple, & s'ils n'y avoient qu'une voix comme les autres, la liberté commune seroit leur esclavage, & ils n'auroient aucun intérêt à la désendre; parce que la plupart des résolutions seroient contr'eux. La part qu'ils ont à la légissation doit donc être proportionnée aux autres avantages qu'ils ont dans l'état; ce qui arrivera, s'ils forment un corps qui ait droit d'arrêter les entreprises du peuple, comme le peuple a droit d'arrêter les leurs.

Ainfi la puissance législative sera confiée, & au corps des nobles, & au corps qui sera choisi pour représenter le peuple, qui auront chacun leurs assemblées & leurs délibérations à part, & des

vues & des intérêts séparés.

Des trois puissances dont nous avons parlé, celle de juger est en quelque saçon nulle. Il n'en reste que deux; & comme elles ont besoin d'une puissance réglante pour les tempérer, la partie du corps législatif, qui est composé de nobles, est très-propre à produire cet effet.

Le corps des nobles doit être héré-

# LIV. XI. CHAP. VI. 32

ditaire. Il l'est premiérement par sa nature; & d'ailleurs il saut qu'il ait un trèsgrand intérêt à conserver ses prérogatives, odieuses par elles-mêmes, & qui dans un état libre doivent toujours

être en danger.

Mais comme une puissance héréditaire pourroit être induite à suivre ses intérêts particuliers, & à oublier ceux du peuple; il faut que dans les choses où l'on a un souverain intérêt à la corrompre, comme dans les lois qui concernent la levée de l'argent, elle n'ait de part à la législation que par sa faculté d'empêcher, & non par sa faculté de statuer.

J'appelle faculté de statuer, le droit d'ordonner par soi-même, ou de corriger ce qui a été ordonné par un autre. J'appelle faculté d'empêcher, le droit de rendre nulle une résolution prise par quelqu'autre; ce qui étoit la puissance des tribuns de Rome. Et quoique celui qui a la faculté d'empêcher puisse avoir aussi le droit d'approuver, pour lors cette approbation n'est autre chose qu'une déclaration qu'il ne fait point d'usage de sa faculté d'empêcher, &c dérive de cette faculté.

### 322 DE L'ESPRIT DES LOIS,

La puissance exécutrice doit être entre les mains d'un monarque; parce que cette partie du gouvernement, qui a presque toujours besoin d'une action momentanée, est mieux administrée par un que par plusieurs; au lieu que ce qui dépend de la puissance législative, est souvent mieux ordonné par plusieurs que par un seul.

Que s'il n'y avoit point de monarque, & que la purssance exécutrice fût consiée à un certain nombre de personnestirées du corps législatif, il n'y auroit plus de liberté; parce que les deux puissances seroient unies, les mêmes personnes ayant quelquesois, & pouvant tonjours avoir part à l'une & à l'autre.

Si le corps législatif étoit un temps considérable sans être assemblé, il n'y auroit plus de liberté. Car il arriveroit de deux choses l'une; ou qu'il n'y auroit plus de résolution législative, & l'état tomberoit dans l'anarchie; ou que ces résolutions seroient prises par la puissance exécutrice, & elle deviendroit absolue.

Il seroit inutile que le corps législatif fût toujours affemblé. Cela seroit incommode pour les représentans, &

# d'ailleurs occuperoit trop la puissance exécutrice, qui ne penseroit point à

executrice, qui ne penieroit point a exécuter, mais à défendre ses prérogazives, & le droit qu'elle a d'exécuter.

De plus, si le corps législatif étoit continuellement assemblé, il pourroit arriver que l'on ne feroit que suppléer de nouveaux députés à la place de ceux qui mourroient; & dans ce cas, si le corps législatif étoit une fois corrompu. le mal seroit sans remede. Lorsque divers corps législatifs se succedent les uns aux autres, le peuple qui a mauvaise opinion du corps législatif actuel, porte avec raison ses espérances sur ce-Īui qui viendra après. Mais si c'étoit toujours le même corps, le peuple le voyant une fois corrompu, n'espéreroit plus rien de ses lois; il deviendroit furieux, ou tomberoit dans l'indolence.

Le corps législatif ne doit point s'affembler lui-même. Car un corps n'est censé avoir de volontés que lorsqu'il est assemblé; & s'il ne s'assembloit pas unanimement, on ne sauroit dire quelle partie seroit véritablement le corps législatif, celle qui seroit assemblée, ou celle qui ne le seroit pas. Que s'il avoit 324 DE L'ESPRIT DES LOIS,

droit de se proroger lui-même, il pourroit arriver qu'il ne se prorogeroit jamais; ce qui seroit dangereux dans les
cas où il voudroit attenter contre la
puissance exécutrice. D'ailleurs il y a
des temps plus convenables les uns que
les autres, pour l'assemblée du corps
législatis: il faut donc que ce soit la
puissance exécutrice qui regle le temps
de la tenue & de la durée de ces
assemblées, par rapport aux circonstances qu'elle connoît.

Si la puissance exécutrice n'a pas le droit d'arrêter les entreprises du corps législatif, celui-ci sera despotique car, comme il pourra se donner tout le pouvoir qu'il peut imaginer, il anéantira

toutes les autres puissances.

Mais il ne faut pas que la puissance législative aitréciproquement la faculté d'arrêter la puissance exécutrice. Car l'exécution ayant ses limites par sa nature, il est inutile de la borner; outre que la puissance exécutrice s'exerce toujours sur des choses momentanées. Et la puissance des tribuns de Rome étoit vicieuse, en ce qu'elle arrêtoit non-seulement la législation, mais même l'exécution; ce qui capsoit de grands maux.

# LIV. XI. CHAP. VI. 325

Mais si, dans un état libre, la puisfance législative ne doit pas avoir le droit d'arrêter la puissance exécutrice, elle adroit & doit avoir la faculte d'examiner de que ile maniere les lois qu'elle a faites ont été exécutées; & c'est l'avantage qu'a ce gouvernement sur celui de Crete & de Lacédémone, où les cosmes & les éphores ne rendoient point compte de leur administration.

Mais quel que soit cet examen, le corps legislatis ne doit pas avoir le pouvoir de juger la personne, & par conféquent la conduite de celui qui exécute. Sa personne doit être sacrée, parce qu'étant nécessaire à l'état pour que le corps législatis n'y devienne pas tyrannique, dès le moment qu'il seroit accusé ou jugé, il n'y auroit plus de liberté.

Dans ce cas, l'état ne seroit point une monarchie, mais une république non-libre. Mais comme celui qui exéeute, ne peut exécuter mal sans avoir des conseillers méchans, & qui haissent les lois comme ministres, quoiqu'elles les favorisent comme hommes; ceux-cipeuvent être recherchés & punis. Et c'est l'avantage de ce gouvernement suç 326 DE L'ESPRIT DES LOIS, celui de Gnide, où la loi ne permettant point d'appeller en jugement les amimones (a), même après leur adminifitation (b), le peuple ne pouvoit jamais se faire rendre raison des injustices qu'on lui avoit faites.

Quoiqu'en général la puissance de juger ne doive être unie à aucune partie de la législative, cela est sujet à trois exceptions, fondées sur l'intérêt parti-

culier de celui qui doit être jugé.

Les grands sont toujours exposés à l'envie; & s'ils étoient jugés par le peuple, ils pourroient être en danger, & ne jouiroient pas du privilege qu'a le moindre des citoyens dans un état libre, d'être jugé par ses pairs. Il faut donc que les nobles soient appellés, non pas devant les tribunaux ordinaires de la nation, mais devant cette partie du corps législatif, qui est composé de nobles.

Il pourroit arriver que la loi, qui est en même temps clair-voyante & aveugle, seroit en de certains cas trop ri-

(a) C'étoient des magistrats que le peuple élisoit tous les ans. Voyez Etienne de Bisance.

<sup>(</sup>b) On pouvoit accuser les magistrats Romains après leur magistrature. Voyez dans Denys d'Hali-casasse, liv. IX, l'affaire du tribun Genusius.

## LIV. XI. CHAP. VI.

goureuse. Mais les juges de la nation ne sont, comme nous avons dit, que la bouche qui prononce les paroles de la loi; des êtres inanimés qui n'en peuvent modérer ni la force ni la rigueur. C'est donc la partie du corps législatif, que nous venons de dire être, dans une autre occasion, un tribunal nécessaire, qui l'est encore dans celleci; c'est à son autorité suprême à modérer la loi en faveur de la loi-même, en prononçant moins rigoureutement qu'elle.

ţ

Il pourroit encore arriver que quelquecitoyen, dans les affaires publiques, violeroit les droits du peuple, & feroit des crimes que les magistrats établis ne sauroient ou ne voudroient pas punir. Mais, en général, la puissance législative ne peut pas juger; & elle le peut encore moins dans ce cas particulier où elle représente la partie intéressée, qui est le peuple. Elle ne peut donc être qu'accufatrice. Mais devant qui accufera-t-elle? Ira-t-elle s'abaisser devant les tribunaux de la loi qui lui sont inférieurs, & d'ailleurs composés de gens, qui étant peuple comme elle, seroient entraînés par l'autorité d'un si grand

## 328 De l'esprit des Lois,

accusateur? Non: il faut, pour conserver la dignité du peuple & la sureté du particulier, que la partie législative du peuple accuse devant la partie législative des nobles; laquelle n'a, ni les mêmes intérêts qu'elle, ni les mêmes passions.

C'est l'avantage qu'a ce gouvernement sur la plupart des républiques anciennes, où il y avoit cet abus, que le peuple étoit en même temps & juge

& accusateur.

La puissance exécutrice, comme nous avons dit, doit prendre part à la légissation par sa faculté d'empêcher; sans quoi elle sera bientôt dépouilsée de ses prérogatives. Mais si la puissance légissative prend part à l'exécution, la puissance exécutrice sera également perdue.

Si le monarque prenoit part à la législation par la faculté de statuer, il n'y auroit plus de liberté. Mais comme il faut pourtant qu'il ait part à la législation, pour se défendre, il faut qu'il y prenne part par la faculté d'empêcher.

Ce qui fut cause que le gouvernement changea à Rome, c'est que le sénat qui avoit une partie de la puisLIV. XI. CHAP. VI. 329 Sance exécutrice, & les magistrats qui avoient l'autre, n'avoient pas comme

1e peuple la faculté d'empêcher.

Voici donc la constitution fondamentale du gouvernement dont nous parlons. Le corps législatif y étant composé de deux parties, l'une enchaînera l'autre par sa faculté mutuelle d'empêcher. Toutes les deux seront lises par la puissance exécutrice, qui le sera elle-même par la législative.

Ces trois puissances devroient former un repos ou une inaction. Mais comme, par le mouvement nécessaire des choses, elles sont contraintes d'aller, elles seront forcées d'aller de

concert.

La puissance exécutrice ne faisant partie de la législative que par sa faculté d'empêcher, elle ne sauroit entrer dans le débat des affaires. Il n'est pas même nécessaire qu'elle propose; parce que, pouvant toujours désapprouver les résolutions, elle peut rejeter les décisions des propositions qu'elle auroit voulu qu'on n'eût pas faites.

Dans quelques républiques anciennes, où le peuple en corps avoit le dé330 DE L'ESPRIT DES LOIS, bat des affaires, il étoit naturel que la puissance exécutrice les proposat & les débattit avec lui; sans quoi il y auroit eu dans les résolutions une confusion étrange.

Si la puissance exécutrice statue sur la levée des deniers publics, autrement que par son consentement, il n'y aura ples de liberté; parce qu'elle deviendra législative, dans le point le plus

important de la législation.

Si la puissance législative statue, non pas d'année en année, mais pour toujours, sur la levée des deniers publics, elle court risque de perdre sa liberté; parce que la puissance exécutrice ne dépendra plus d'elle; & quand on tient un pareil droit pour toujours, il est assez indissérent qu'on le tienne de soi ou d'un autre. Il en est de même, si elle statue, non pas d'année en année, mais pour toujours, sur les forces de terre & de mer qu'elle doit consier à la puissance exécutrice.

Pour que celui qui exécute ne puisse pas opprimer, il faut que les armées qu'on lui confie soient peuple, & aient le même esprit que le peuple, comme cela sut à Rome jusqu'au temps de

LIV. XI. CHAP. VI. 331 Marius. Et pour que cela soit ainsi, il n'y a que deux moyens; ou que ceux que l'on emploie dans l'armée aient affez de bien pour répondre de leur conduite aux autres citoyens, & qu'ils me soient enrôlés que pour un an, comme il se pratiquoit à Rome; ou sion a un corps de troupes permanent, & où les soldats soient une des plus viles parties de la nation, il faut que la puissance législative puisse le casser sitôt qu'elle le désire; que les soldats habitent avec les citoyens; & qu'il n'y ait ni camp séparé, ni casernes, ni places de guerre.

L'armée étant une fois établie, elle ne doit point dépendre immédiatement du corps législatif, mais de la puissance exécutrice, & cela par la nature de la chose; son fait consistant plus en action

qu'en délibération.

Il est dans la maniere de penser des hommes, que l'on fasse plus de cas du courage, que de la timidité; de l'activité, que de la prudence; de la force, que des conseils. L'armée méprisera toujours un sénat, & respectera ses officiers. Elle ne fera point cas des ordres qui lui seront envoyés de la part d'un corps

De l'esprit des Lois, composé de gens qu'elle croira timides, & indignes par-là de lui commander. Ainsi, sitôt que l'armée dépendra uniquement du corps législatif, le gouvernement deviendra militaire; & si le contraire est jamais arrivé, c'est l'effet de quelques circonstances extraordinaires: c'est que l'armée y est toujours séparée; c'est qu'elle est composée de plusieurs corps qui dépendent chacun de leur province particuliere; c'est que les villes capitales sont des places excellentes, qui se défendent par leur situation seule, & où il n'y a point de troupes.

La Hollandé est encore plus en surété que Venise: elle submergeroit les troupes révoltées, elle les feroit mourir de faim: elles ne sont point dans les villes qui pourroient leur donner la subsistance; cette subsistance est donc

précaire.

Que si, dans le cas où l'armée est gouvernée par le corps législatif, des circonstances particulieres empêchent le gouvernement de devenir militaire, on tombera dans d'autres inconvéniens: de deux choses l'une; ou il faudra que l'armée détruise le gouverneLIV. XI. CHAP. VI. 333 ment, ou que le gouvernement affoiblisse l'armée.

Et cet affoiblissement aura une cause bien fatale; il naîtra de la foiblesse même

du gouvernement.

Si l'on veut lire l'admirable ouvrage de Tacite sur les mœurs (a) des Germains, on verra que c'est d'eux que les Anglois ont tiré l'idée de leur gouvernement politique. Ce beau systême a été trouvé dans les bois.

Comme toutes les choses humaines ont une sin, l'état dont nous parlons perdra sa liberté, il périra. Rome, La-sédémone & Carthage ont bien péri. Il périra, lorsque la puissance législative sera plus corrompue que l'exécutrice.

Ce n'est point à moi à examiner si les Anglois jouissent actuellement de cette liberté, ou non. Il me suffit de dire qu'elle est établie par leurs lois, & je

n'en cherche pas davantage.

Je ne prétends point par-là ravaler les autres gouvernemens, ni dire que cette liberté politique extrême doive mortifier ceux qui n'en ont qu'une

<sup>(</sup>a) De minoribus rebus principes consultant, de majoribus omnes; ità tamen ut ea quoque quorum penès plebem arbitrium est, apud principes pertractentur.

modérée. Comment dirois-je cela, moi qui crois que l'excès même de la raison n'est pas toujours déstrable; & que les hommes s'accommodent presque tou-jours mieux des milieux que des extrémités?

Arrington, dans son Oceana, a aussi examiné quel étoit le plus haut point de liberté où la constitution d'un état peut être portée. Mais on peut dire de lui, qu'il n'a cherché cette liberté qu'après l'avoir méconnue; & qu'il a bâti Chalcédoine, ayant le rivage de Bisance devant les yeux.



### CHAPITRE VII.

Des Monarchies que nous connoissons,

ES monarchies que nous connoisfons n'ont pas, comme celle dont nous venons de parler, la liberté pour leur objet direct; elles ne tendent qu'à la gloire des citoyens, de l'état, & du prince. Mais de cette gloire, il résulte un esprit de liberté, qui dans ces états peut faire d'aussi grandes choses, & peut-être contribuer autant au bonheur que la liberté même.

Les trois pouvoirs n'y sont point distribués & sondus sur le modele de la constitution dont nous avons parlé; ils ont chacun une distribution particuliere, selon laquelle ils approchent plus ou moins de la liberté politique; & s'ils n'en approchoient pas, la monarchie

dégénéreroit en despotisme.



### CHAPITRE VIII.

Pourquoi les anciens n'avoient pas une idée bien claire de la Monarchie.

ES anciens ne connoissoient point Le gouvernement fondé sur un corps de nobiesse, & encore moins le gouvernement fondé sur un corps législatif formé par les représentans d'une nation. Les républiques de Grece & d'Italie étoient des villes qui avoient chacune leur gouvernement, & qui assembloient leurs citoyens dans leurs murailles. Avant que les Romains euffent englouti toutes les républiques, il n'y avoit presque point de roi nulle part, en Italie, Gaule, Espagne, Allemagne; tout cela étoit de petits peuples ou de petites républiques. L'Afrique même étoit soumise à une grande : l'Asie mineure étoit occupée par les colonies Grecques. Il n'y avoit donc d'exemple de députés de villes, ni d'assemblées d'états; il falloit aller jusqu'en Perse, pour trouver le gouvernement d'un seul.

Il est vrai qu'il y avoit des républiques

## LIV. XI. CHAP. VHI. 33

bliques fédératives; plusieurs villes envoyoient des députés à une assemblée. Mais je dis qu'il n'y avoit point de mo-

narchie sur ce modele-là.

Voici comment se forma le premier plan des monarchies que nous connoissons. Les Nations Germaniques qui conquirent l'empire Romain, étoient, comme l'on sait, très-libres. On n'a qu'à voir là-dessus Tacite sur les mœurs des Germains. Les conquérans se répandirent dans le pays; ils habitoient les campagnes, & peu les villes. Quand ils étoient en Germanie, toute la nation pouvoit s'assembler. Lorsqu'ils furent dispersés dans la conquête, ils ne le purent plus. Il falloit pourtant que la nation délibérât sur ses affaires, comme elle avoit fait avant la conquête; elle le fit par des représentans. Voilà l'origine dugouvernement gothique parmi nous. Il fut d'abord mêlé de l'aristocratie & de la monarchie. Il avoit cet inconvénient. que le bas peuple y étoit esclave: c'étoit un bon gouvernement, qui avoit en soi la capacité de devenir meilleur. La coutume vint d'accorder des lettres d'affranchissement; & bientôt la liberté civile du peuple, les prérogatives de la no-Tome I.

blesse & du clergé, la puissance des rois se trouverent dans un tel concert, que je ne crois pas qu'il y ait eu sur la terre de gouvernement si bien tempéréque le sut celui de chaque partie de l'Europe dans le temps qu'il y subsissa; & il est admirable que la corruption du gouvernement d'un peuple conquérant ait formé la meilleure espece de gouvernement que les hommes ayent pu imaginer.

### CHAPITRE IX.

Maniere de penser d'Aristote.

L'EMBARRAS d'Aristote paroit visiblement, quand il traite de la monarchie (a). Il en établit cinq especes: il ne les distingue pas par la forme de la constitution, mais par des choses d'accident, comme les vertus ou les vices du prince; ou par des choses étrangeres, comme l'usurpation de la tyrannie, ou la succession à la tyrannie.

Aristore met au rang des monarchies, & l'empire des Perses, & le royaume de Lacédémone. Mais qui ne voit que

<sup>(</sup>e) Politique, liv. III. chap. xIV.

LIV. XI. CHAP. IX. 339 l'un étoit un état despotique, & l'autre

une république ?

Les anciens, qui ne connoissoient pas la distribution des trois pouvoirs dans le gouvernement d'un seul, ne pouvoient se faire une idée juste de la monarchie.

### CHAPITRE X.

Maniere de penser des autres politiques.

Pour tempérer le gouvernement d'un seul, Arribas (a), roi d'Epire, n'imagina qu'une république. Les Molosses, ne sachant comment borner le même pouvoir, firent deux rois (b): par-là on affoiblissoit l'état plus que le commandement; on vouloit des riquaux, & on avoit des ennemis.

Deux rois n'étoient tolérables qu'àr Lacédémone; ils n'y formoient pas la constitution, mais ils étoient une partie

de la constitution.

(a) Voyez Justin, liv. XVII.
(b) Aristote, Politique; liv. V, chap. 122

## CHAPITRÈ XI.

Des Rois des temps héroiques chez les Grecsi

HEZ les Grecs, dans les temps héroïques, il s'établit une espece de monarchie, qui ne subsista pas (a). Ceux qui avoient inventé des arts, fait la guerre pour le peuple, assemblé des hommes dispersés, où qui leur avoient donné des terres, obtenoient le royaume pour eux, & le transmettoient à leurs enfans. Ils étoient rois, prêtres & juges. C'est une des cinq especes de monarchie dont nous parle Aristote (b); & c'est la seule qui puisse réveiller l'idée de la constitution monarchique. Mais le plan de cette constitution est opposé à celui de nos monarchies d'aujourd'hui.

Les trois pouvoirs y étoient distribués de manière que le peuple y avoit la puissance législative (c), & le roi la puissance exécutrice avec la puissance de juger. Au lieu que dans les monarchies

<sup>(</sup>a) Aristote, Politique, liv. III, chap. xiv. (b) Ibid.

<sup>(</sup>c) Voyez ce que dit Plutarque, vie de Thissa. Voyez aussi Thucidide, liv. L

LIV. XI. CHAP. XI. 341

que nous connoissons, le prince a la puissance exécutrice & la législative, ou du moins une partie de la législati-

ve; mais il ne juge pas.

Dans le gouvernement des rois des temps héroiques, les trois pouvoirs étoient mal-distribués. Ces monarchies ne pouvoient subsister: car dès que le peuple avoit la législation, il pouvoit au moindre caprice anéantir la royau-

té, comme il fit par-tout.

Chez un peuple libre, & qui avoit le pouvoir législatif; chez un peuple renfermé dans une ville, où tout ce qu'il y a d'odieux devient plus odieux encore, le chef-d'œuvre de la législation est de savoir bien placer la puissance de juger. Mais elle ne le pouvoit être plus mal que dans les mains de celui qui avoit déjà la puissance exécutrice. Dès ce moment, le monarque devenoit terrible. Mais en même temps, comme il n'avoit pas la législation, il ne pouvoit pas se défendre contre la législation; il avoit trop de pouvoir, & il n'en avoit pas assez.

On n'avoit pas encore découvert que la vraie fonction du prince étoit d'établir des juges, & non pas de juger

P ii

342 De l'esprit des Lois,

lui-même. La politique contraire rendit le gouvernement d'un seul insupportable. Tous ces rois surent chasses. Les Grecs n'imaginerent point la vraie distribution des trois pouvoirs dans le gouvernement d'un seul; ils ne l'imaginerent que dans le gouvernement de plusieurs, & ils appelerent cette sorte de constitution, poùce (a).

### CHAPITRE XIL

Du gouvernement des Rois de Rome; & comment les trois pouvoirs y furent distribués.

E gouvernement des rois de Rome avoit quelque rapport à celui des rois des temps héroïques chez les Grecs. Il tomba, comme les autres, par son vice général; quoiqu'en lui-même, & dans la nature particuliere, il sût très-bon.

Pour faire connoître ce gouvernement, je distinguerai celui des cinq premiers rois, celui de Servius Tullius,

& celui de Tarquin.

La couronne étoit élective; & sous les cinq premiers rois, le sénat eut la plus grande part à l'élection.

(e) Voyez Aristote, Politiq, liv. IV, chap. viii.

## LIV. XI. CHAP. XII.

Après la mort du roi, le sénat examinoit si l'on garderoit la forme du gouvernement qui étoit établie. S'il jugeoit à propos de la garder, il nommoit un magistrat (a), tiré de son corps, qui élisoit un roi : le sénat devoit approuver l'élection; le peuple, la confirmer; les auspices, la garantir. Si une de ces trois conditions manquoit, il falloit faire une autre élection.

La constitution étoit monarchique. aristocratique & populaire; & telle fut l'harmonie du pouvoir, qu'on ne vit ni jalousie, ni dispute, dans les premiers regnes. Le roi commandoit les armées, & avoit l'intendance des sacrifices; il avoit la puissance de juger les affaires civiles (b) & criminelles (c); il convoquoit le sénat; il assembloit le peuple; il lui portoit de certaines affaires, & régloit les autres avec le sénat (d).

(a) Denys d'Halicarnasse, liv. II, pag. 120; &

& liv. III, p. 171.

liv. IV, pag. 242 & 243.
(b) Voyez le discours de Tanaquil, dans Tite-Live, liv. I, premiete décade; & le réglement de Servius Tullius, dans Denys d'Halicarnasse, liv. IV, p. 229. (c) Voyez Denys d'Halicarnasse, liv. II, p. 118 ;

<sup>(</sup>d) Ce fut par un sénatus-consulte, que Tullus Hostilius envoya détruire Albe, Denys d'Halicarnaffe liv. III, pag. 167 & 172.

## 344 De l'Esprit des Lois,

Le sénat avoit une grande autorité. Les rois prenoient souvent des sénateurs pour juger avec eux; ils ne portoient point d'affaires au peuple, qu'elles n'eussent été délibérées (a) dans le sénat.

Le peuple avoit le droit d'élire (b) les magistrats, de consentir aux nouvelles lois, & lorsque le roi le permettoit, celui de déclarer la guerre & de faire la paix. Il n'avoit point la puissance de juger. Quand Tullus Hostilius renvoya le jugement d'Horace au peuple, il eut des raisons particulieres, que l'on trouve dans Denys d'Halicarnasse (c).

La constitution changea sous (d) Servius Tullius. Le sénat n'eut point de part à son élection; il se sit proclamer par le peuple. Il se dépouilla des jugemens (e) civils, & ne se réserva que

<sup>(</sup>a) Denys d'Halicarnasse, liv. IV, pag. 276.
(b) Ibid. liv. II. Il falloit pourtant qu'il ne nommat pas à toutes les charges, puisque Valerius Publicula fit la fameuse loi, qui désendoit à tout citoyen d'exercer aucun emploi, s'il ne l'avoit obtenu par le suffrage du peuple.

<sup>(</sup>c) Livre III, p. 159.

<sup>(</sup>d) Livre IV.
(e) Il se priva de la moitié de la puissance royale,
dit Denys d'Halicarnasse, liv. IV, p. 229.

LIV. XI. CHAP. XII. 3

les criminels; il porta directement au peuple toutes les affaires; il le soulagea des taxes, & en mit tout le fardeau sur les patriciens. Ainsi, à mesure qu'il affoiblissoit la puissance royale & l'autorité du sénat, il augmentoit le pouvoir du

peuple (a).

Tarquin ne se fit élire ni par le sénat. ni par le peuple; il regarda Servius Tullius comme un usurpateur, & prit la couronne comme un droit héréditaire: il extermina la plupart des sénateurs; il ne consulta plus ceux qui restoient. il ne les appela pas même à ses jugemens (b). Sa puissance augmenta; mais ce qu'il y avoit d'odieux dans cette puissance, devint plus odieux encore: il usurpa le pouvoir du peuple; il sit des lois sans lui; il en fit même contre lui (c). Il auroit réuni les trois pouvoirs dans sa personne; mais le peuple se souvint un moment qu'il étoit législateur, & Tarquin ne fut plus.

(b) Livre IV.

<sup>(</sup>a) On croyoit que, s'il n'avoit pas été prévents par Tarquin, il auroit établi le gouvernement populaire. Denys d'Halicarnasse, liv, IV, p. 243.

## 346 DE L'ESPRIT DES LOIS,

# CHAPITRE XIIL

. Réflexions générales sur l'état de Rome, après l'expulsion des Rois.

N ne peut jamais quitter les Romains: c'est ainsi qu'encore aujourd'hui, dans leur capitale, on laisse les nouveaux palais pour aller chercher des ruines; c'est ainsi que l'œil qui s'est reposé sur l'émail des prairies, aime à voir les rochers & les montagnes.

Les familles patriciennes avoient en de tout temps de grandes prérogatives. Ces distinctions, grandes sous les Rois, devinrent bien plus importantes après leur expulsion. Cela causa la jalouse des plébéiens, qui voulurent les abaisser. Les contestations frappoient sur la constitution, sans affoiblir le gouvernement: car, pourvu que les magistratures conservassent leur autorité, il étoit affez indissérent de quelle samille étoient les magistrats.

Une monarchie élective, comme ésoit Rome, suppose nécessairement un corps aristocratique puissant qui la soutienne; sans quoi elle se change d'abord en tyLIV. XI. CHAP. XIII. 347

rannie ou en état populaire. Mais un état populaire n'a pas besoin de cette distinction de familles, pour se maintenir. C'est ce qui sit que les patriciens, qui étoient des parties nécessaires de la constitution du temps des rois, en devinrent une partie superslue du temps des consuls; le peuple put les abaisser sans se détruire lui-même, & changer la constitution sans la corrompre.

Quand Servius Tullius eut avili les patriciens, Rome dut tomber des mains des rois dans celles du peuple. Mais le peuple, en abaissant les patriciens, ne dut point craindre de retomber dans

celles des rois.

Un état peut changen de deux manieres; ou parce que la constitution se corrige, ou parce qu'elle se corrompt. S'il a conservé ses principes, & que la constitution change, c'est qu'elle se corrige: s'il a perdu ses principes, quand la constitution vient à changer, c'est qu'elle se corrompt.

Rome, après l'expulsion des Rois, devoit être une démocratie. Le peuple avoit déjà la puissance législative : c'étoit son suffrage unanime qui avoit chassé les rois; & s'il ne persissoit pas

Pvj

dans cette volonté, les Tarquins pouvoient à tous les instans revenir. Prétendre qu'il eût voulu les chasser pour tomber dans l'esclavage de quelques familles, cela n'étoit pas raisonnable. La situation des choses demandoit donc que Rome sût une démocratie; & cependant elle ne l'étoit pas. Il fallut tempérer le pouvoir des principaux, & que les lois inclinassent vers la démocratie.

Souvent les états fleurissent plus dans le passage insensible d'une constitution à une autre, qu'ils ne le faisoient dans l'une ou l'autre de ces constitutions. C'est pour lors que tous les ressorts du gouvernement sont tendus, que tous les citoyens ont des prétentions; qu'on s'attaque, ou qu'on se caresse, & qu'il y a une noble émulation entre ceux qui défendent la constitution qui décline, & ceux qui mettent en avant gelle qui prévaut.



### CHAPITRE XIV.

Comment la distribution des trois pouvoirs commença à changer après l'expulsion des Rois.

UATRE choses choquoient principalement la liberté de Rome. Les patriciens obtenoient seuls tous les emplois sacrés, politiques, civils & militaires; on avoit attaché au consulatun pouvoir exorbitant; on faisoit des outrages au peuple; enfin on ne lui laissoit presqu'aucune influence dans les suffrages. Ce furent ces quatre abus que le peuple corrigea.

1.º Il fit établir, qu'il y auroit des magistratures, où les plébéiens pourroient prétendre; & il obtint peu à peu qu'il auroit part à toutes, excepté

à celle d'entre-roi.

2.º On décomposa le consulat, & on en forma plusieurs magistratures. On créa des préteurs (a), à qui on donna la puissance de juger les affaires privées; on nomma des questeurs (b), pour faire

(a) Tite-Live, premiere décade, liv. VI.

<sup>(</sup>b) Quaftores parrisidii. Pomponius, leg. 2, §, 23, a. de orig. juris.

juger les crimes publics; on établit des édiles, à qui on donna la police; on fit des tréforiers (a), qui eurent l'administration des deniers publics: enfin, par la création des censeurs, on ôta aux consuls cette partie de la puissance législative qui regle les mœurs des citoyens, & la police momentanée des divers corps de l'état. Les principales prérogatives qui leur resterent, surent de présider aux grands (b) états du peuple, d'assembler le sénat, & de commander les armées.

3.º Les lois sacrées établirent des tribuns, qui pouvoient à tous les instans arrêter les entreprises des patriciens; & n'empêchoient pas seulement les injures particulieres, mais encore les

générales.

Enfin, les plébéiens augmenterent leur influence dans les décisions publiques. Le peuple Romain étoit divisé de trois manieres, par centuries, par curies, & par tribus; & quand il donnoit son suffrage, il étoit assemblé & formé d'une de ces trois manieres.

Dans la premiere, les patriciens, les

<sup>(</sup>a) Plutarque, vie de Publicola,

## LIV. XI. CHAP. XIV. 351

principaux, les gens riches, le sénat, ce qui étoit à peu près la même chose, avoient presque toute l'autorité; dans la seconde, ils en avoient moins; dans

la troisieme, encore moins.

La division parcenturies étoit plutôt une division de cens & de moyens, qu'une division de personnes. Tout le peuple étoit partagé en cent quatre-vingt-treize centuries (a), qui avoient chacune une voix. Les patriciens & les principaux formoient les quatre-vingt-dix-huit premieres centuries; le reste des citoyens étoit répandu dans les quatre-vingt-quinze autres. Les patriciens étoient donc dans cette division les maîtres des suffrages.

Dans les divisions des curies (b), les patriciens n'avoient pas les mêmes avantages. Ils en avoient pourtant, Il falloit consulter les auspices, dont les patriciens étoient les maîtres; on n'y pouvoit faire de proposition au peuple, qui n'eût été auparavant portée au sénat, & approuvée par un sénatus-consulte. Mais dans la division par tribus, il

<sup>(</sup>a) Voyez là-deffus Tite-Live, liv. I; & Denya d'Halicarnasse, liv. IV & VII. (b) Denys d'Halicarnasse, liv. IX, p. 598

352 De l'esprit des Lois. n'étoit question ni d'auspices, ni de

fénatus-consultes, & les patriciens n'y

étoient pas admis.

Or le peuple chercha toujours à faire par curies les assemblées qu'on avoit coutume de faire par centuries, & à faire par tribus les affemblées qui se faisoient par curies; ce qui fit passer les affaires des mains des patriciens dans

celles des plébéiens.

Ainsi quand les plébéiens eurent obtenu le droit de juger les patriciens, ce qui commença lors de l'affaire de Coriolan (a), les plébéiens voulurent les juger assemblés par tribus (b), & non par centuries: & lorsqu'on établit en faveur du peuple les nouvelles magiftratures (c) de tribuns & d'édiles, le peuple obtint qu'il s'assembleroit par curies pour les nommer; & quand sa puissance fut affermie, il obtint (d) qu'ils seroient nommés dans une assemblée par tribus.

<sup>(</sup>a) Denys d'Halicarnasse, liv. VII. (b) Contre l'ancien usage, comme on le voit dans Denys d'Halicarnasse, liv. V, p. 320.

<sup>(</sup>c) Liv. VI, p. 410 & 411. . (d) Liv. IX , p. 605.

### CHAPITRE XV.

Comment, dans l'état florissant de la République, Rome perdit tout-à-coup sa liberté.

Ans le feu des disputes entre les patriciens & les plébéiens, ceuxci demanderent que l'on donnât des lois fixes, afin que les jugemens ne fuffent plus l'effet d'une volonté capricieuse, ou d'un pouvoir arbitraire. Après bien - des résistances, le sénat y acquiesça. Pour composer ces lois, on nomma des décemvirs. On crut qu'on devoit leur -accorder un grand pouvoir, parce qu'ils avoient à donner des lois à des partis qui étoient presqu'incompatibles. On suspendit la nomination de tous les magistrats; & dans les comices, ils furent élus seuls administrateurs de la république. Ils se trouverent revêtus de la puissance consulaire & de la puisfance tribunitienne. L'une leur donnoit le droit d'affembler le sénat; l'autre, celui d'assembler le peuple: mais ils ne convoquerent ni le sénat ni le peuple. Dix hommes dans la république eurent

## 354 De l'esprit des Lois,

seuls toute la puissance législative, toute la puissance exécutrice, toute la puissance des jugemens. Rome se vit soumise à une tyrannie aussi cruelle que celle de Tarquin. Quand Tarquin exercoit ses vexations, Rome étoit indignée du pouvoir qu'il avoit usurpé: quand les décemvirs exercerent les leurs, elle fut étonnée du pouvoir qu'elle avoit donné.

Mais quel étoit ce système de tycannie, produit par des gens qui n'avoient obtenu le pouvoir politique & militaire que par la connoissance des affaires civiles; & qui dans les circonstances de ces temps-là, avoient besoin au-dedans de la lâcheté des citoyens, pour qu'ils se laissassent gouverner, & de leur courage au dehors, pour les défendre ?

Le spectacle de la mort de Virginie, immolée par fon pere à la pudeur & à la liberté, fit évanouir la puissance des décemvirs. Chacun se trouva libre. parce que chacun fut offensé: tout le monde devint citoyen, parce que tout le monde se trouva pere. Le sénat & le peuple rentrerent dans une liberté qui avoit été confiée à des tyrans ridicules.

## LIV. XI. CHAP. XV. 355

Le peuple Romain, plus qu'un autre, s'émouvoit par les spectacles. Celui du corps sanglant de Lucrece sit sinir la royauté. Le débiteur, qui parut sur la place couvert de plaies, sit changer la forme de la république. La vue de Virginie sit chasser les décemvirs. Pour faire condamner Manlius, il fallut ôter au peuple la vue du capitole. La robe sanglante de César remit Rome dans la servitude.

## CHAPITRE XVI.

De la puissance législative dans la république Romaine.

On n'avoit point de droits à se disputer sous les décemvirs : mais quand la liberté revint, on vit les jalousies renaître : tant qu'il resta quelques privileges aux patriciens, les plébéiens les leur ôterent.

Il y auroit eu peu de mal, si les plébéiens s'étoient contentés de priver les patriciens de leurs prérogatives, & s'ils ne les avoient pas offensés dans leur qualité même de citoyens. Lorsque le peuple étoit assemblé par curies ou par

## 356 DE L'ESPRIT DES LOIS,

centuries, il étoit composé de sénateurs, de patriciens & de plébéiens. Dans les disputes, les plébéiens gagnerent ce point (a), que seuls, sans les patriciens & sans le sénat, ils pourroient faire des lois qu'on appela plébiscites; & les comices où on les fit, s'appelerent comices par tribus. Ainfi il y eut des cas où les patriciens (b) n'eurent point de part à la puissance législative, & (c) où ils furent soumis à la puissance législative d'un autre corps de l'état. Ce fut, un délire de la liberté. Le peuple, pour établir la démocratie, choqua les principes mêmes de la démocratie. Il sembloit qu'une puissance aussi exorbitante, auroit dû anéantir l'autorité du sénat: mais Rome avoit des institutions admirables. Elle en avoit deux sur-tout: par l'une, la puissance législative du

(a) Denys d'Halicarnasse, liv. XI, p. 725. (b) Par les lois sacrées, les plébéiens purentaire des plébiscites, seuls, & sans que les patriciens sussent admis dans leur assemblée. Denys d'Halicarasse, liv. VI, p. 410; & liv. VII, p. 430.

<sup>(</sup>c) Par la loi faite après l'expulsion des décenvirs, les patriciens furent soumis aux plébiscites, quoiqu'ils n'eussent pu y donner leur voix. Tite-Live, liv. Ili; & Deays d'Halicarnasse, liv. XI, p. 725; Écette loi sut consirmée par celle de Publius Philo, dictateur, l'an de Reme 416. Tite-Live, liv. VIII.

LIV. XI. CHAP. XVI. 357 peuple étoit réglée; par l'autre, elle étoit bornée.

Les censeurs, & avant eux les confuls (a), formoient & créoient, pour
ainsi dire, tous les cinq ans le corps du
peuple; ils exerçoient la législation sur
le corps même qui avoit la puissance
législative. » Tiberius Gracchus, censeur,
» dit Cicéron, transséra les affranchis
» dans les tribus de la ville, non par la
» force de son éloquence, mais par
» une parole & par un geste: & s'il ne
» l'eût pas fait, cette république, qu'au» jourd'hui nous soutenons à peine,
» nous ne l'aurions plus «.

D'un autre côté, le sénat avoit le pouvoir d'ôter, pour ainsi dire, la république des mains du peuple, par la création d'un dictateur, devant lequel le souverain baissoit la tête, & les lois les plus populaires restoient

dans le silence.

(b) Comme celles qui permettoient d'appeler au peuple des ordonnances de tous les magistrats.

\*

<sup>(</sup>a) L'an 312 de Rome, les consuls faiseient encore le cens, comme il paroît par Denys d'Halicarnasse, liv, XI.

### CHAPITRE XVII.

De la puissance exécutrice dans la même république.

SI le peuple fut jaloux de sa puissance législative, il le sut moins de sa puissance exécutrice. Il la laissa presque toute entiere au sénat & aux consuls; & il ne se réserva guere que le droit d'élire les magistrats, & de consirmer les actes du sénat & des généraux.

Rome, dont la passion étoit de commander, dont l'ambition étoit de tout soumettre, qui avoit toujours usurpé, qui usurpoit encore, avoit continuellement de grandes affaires; ses ennemis conjuroient contre elle, ou elle conjuroit contre ses ennemis.

Obligée de se conduire, d'un côté, avec un courage héroïque, & de l'autre avec une sagesse consommée, l'état des choses demandoit que le sénat eût la direction des affaires. Le peuple disputoit au sénat toutes les branches de la puissance légissaive, parce qu'il étoit

LIV. XI. CHAP. XVII. 359 jaloux de sa liberté; il ne lui disputoit point les branches de la puissance exécutrice, parce qu'il étoit jaloux de sa gloire.

La part que le sénat prenoit à la puissance exécutrice, étoit si grande, que Polybe (a) dit que les étrangers pensoient tous que Rome étoit une aristocratie. Le senat disposoit des deniers. publics, & donnoit les revenus à ferme; il étoit l'arbitre des affaires des alliés; il décidoit de la guerre & de la paix, & dirigeoit à cet égard les confuls; il fixoit le nombre des troupes romaines & des troupes alliées, distribuoit les provinces & les armées aux consuls ou aux préteurs; &, l'an du commandement expiré, il pouvoit leur donner un successeur; il décernoit les triomphes; il recevoit des ambassades, & en envoyoit; il nommoitles rois, les récompensoit, les punissoit, les jugeoit, leur donnoit ou leur faisoit perdre le titre d'alliés du peuple Romain.

Les consuls faisoient la levée des troupes qu'ils devoient mener à la guerre; ils commandoient les armées de terre ou de mer; disposoient des

(a) Liv. VI.

360 DE L'ESPRIT DES LOIS, alliés: ils avoient dans les provinces toute la puissance de la république; ils donnoient la paix aux peuples vaincus, leur en imposoient les conditions, ou les renvoyoient au sénat.

Dans les premiers temps, lorsque le neuple prenoit quelque part aux affaires de la guerre & de la paix, il exerçoit plutot sa puissance légissative que sa puissance exécutrice. Il ne faisoit guere que confirmer ce que les rois, & après eux, les consuls ou le sénat avoient fait. Bien loin que le peuple fût l'arbitre de la guerre, nous voyons que les consuls ou le sénat la faisoient souvent malgré l'opposition de ses trihuns. Ainsi (a) il créa lui-même les tribuns des légions, que les généraux avoient nommés jusqu'alors; & quelque temps avant la premiere guerre Punique, il régla qu'il auroit seul le droit de déclarer la guerre (b).

(b) Il l'arracha du fenat, dit Freinshemins,

deuxieme décade, liv. VI.

CHAPITRE

<sup>(</sup>a) L'an de Rome 444. Tite-Live, premiere décide, liv. IX. La guerre contre Perlée paroiffant périlleufe, un sénatus-consulte ordonna que cette loi seroit suspendue; & le peuple y consentit. Tite-Live, ciaquieme décade, liv. II.

#### CHAPITRE XVIII.

De la puissance de juger, dans le gouvernement de Rome.

A puissance de juger sut donnée au 🗕 peuple, au sénat, aux magistrats, à de certains juges. Il faut voir comment elle fut distribuée. Je commence par les affaires civiles.

Les consuls (a) jugerent après les rois, comme les préteurs jugerent après les consuls. Servius Tullius s'étoit dépouillé du jugement des affaires civiles: les confuls ne les jugerent pas non plus, si ce n'est dans des cas très-rares (b), que l'on appella, pour cette raison, extraordinaires (c). Ils se contenterent de nommer les juges, & de former les tribunaux qui devoient juger. Il paroît, par le discours d'Appius Claudius dans

(b) Souvent les tribuns jugerent seuls; rien ne les rendit plus odieux. Denys d'Halicarnaffe, livre XI,

(c) Judicia extraordinaria. Voyez les institutes liv. IV.

Tome I.

<sup>(</sup>a) On ne peut douter que les consuls, avant la création des préteurs, n'eussent eu les jugemens civils. Voyez Tite-Live, premiere décade, liv. II, p. 19. Denys d'Halicarnaffe, liv. X, p. 627; & même livre,

362 DE L'ESPRIT DES LOIS, Denys d'Haticarnasse (a), que dès l'an de Rome 259, ceci étoit regardé comme une coutume établie chez les Romains; & ce n'est pas la faire remonter bien haut, que de la rapporter à Servius Tullius.

Chaque année, le préteur formoit une liste (b) ou tableau de ceux qu'il choisissoit pour faire la fonction de juges pendant l'année de sa magistrature. On en prenoit le nombre sussificant pour chaque assaire. Cela se pratique à peu près de même en Angleterre. Et ce qui étoit très-savorable à la liberté (c), c'est que le préteur prenoit les juges du consentement (d) des parties. Le grand nombre de récusations que l'on peut faire aujourd'hui en Angleterre, revient à peu près à cet usage.

Ces juges ne décidoient que des ques-

(a) Liv. VI, pag. 360. (b) Album judicium.

(c) "Nos ancêtres p'ont pas voulu, dit Ciches, pro Cluentio, qu'un homme dont les parties ne leritoient pas convenues, pût être juge, non feulement de la réputation d'un citoyen, mais mêne de si la moindre affaire pécuniaire «.

(d) Voyez dans les fiagmens de la loi Servilienne, de la Cornélienne, & autres, de quelle manière ces lois donnoient des juges dans les crimes qu'elles fe proposoient de nunir. Squvent ils étoient pris par étoix, quelquefois par le sort, ou ensin par le sort mêlé avec le phoix.

Liv. XI. CHAP. XVIII. 363 tions de fait (a): par exemple, fi une fomme avoit été payée, ou non; fi une action avoit été commife, ou non. Mais pour les questions de droit (b), comme elles demandoient une certaine capacité, elles étoient portées au tribunal des centumvirs (c).

Les rois se réserverent le jugement des affaires criminelles, & les confuls leur succéderent en cela. Ce fut est conséquence de cette autorité, que le consul Bruus sit mourir ses ensans & tous ceux qui avoient conjuré pour les Tarquins. Ce pouvoir étoit exorbitant. Les consuls ayant déjà la puissance militaire, ils en portoient l'exercice même dans les affaires de la ville; & leurs procédés dépouillés des formes de la justice, étoient des actions violentes, plutôt que des jugemens.

Cela fit faire la loi Valerienne, qui permit d'appeller au peuple de toutes les ordonnances des consuls qui mettoient en péril la vie d'un citoyen. Les

<sup>(</sup>a) Séneque, de benef. liv. III, ch. VII. in fine. (b) Voyez Quintilien, liv. IV, p. 54. in-fol, édit. de Paris, 1541.

<sup>(</sup>c) Leg. 2. S. 24. ff. de orig. jur. Des magistrats appellés décemvirs préfidoient au jugement, le tout sous la direction d'un préteur.

Q ij

### 364 DE L'ESPRIT DES LOIS,

consuls ne purent plus prononcer une peine capitale contre un citoyen Romain, que par la volonté du peuple (a).

On voit dans la premiere conjuration pour le retour des Tarquins, que le consul Brutus juge les coupables; dans la seconde, on assemble le sénat & les

comices pour juger (b).

Les lois qu'on appella sacrées, donnerent aux plébéiens des tribuns, qui formerent un corps qui eut d'abord des prétentions immenses. On ne sait quelle fut plus grande, ou dans les plébéiens la lâche hardiesse de demander, ou dans le sénat la condescendance & la facilité d'accorder. La loi Valérienne avoit permis les appels au peuple; c'est-à-dire, au peuple composé de sénateurs, de patriciens & de plébéiens. Les plébéiens établirent que ce seroit devant eux que les appellations seroient portées. Bientôt on mit en question, si les plébéiens pourroient juger un patricien; cela fut le sujet d'une dispute, que l'affaire de Coriolan fit naître, & qui finit avec

<sup>(</sup>a) Quoniam de capite civis Romani, in justu populi Romani, non erat permissum consulibus jus dicere. Voyez Pomponius, leg. 2. S. 16. ff. de orig. jur. (b) Denys d'Halicarnasse, liv. V, p. 322,

LIV. XI. CHAP. XVIII. cette affaire. Coriolan, accusé par les tribuns devant le peuple, soutenoit, contre l'esprit de la loi Valérienne, qu'étant patricien, il ne pouvoit être jugé que par les consuls : les plébéiens, contre l'esprit de la même loi, prétendirent qu'il ne devoit être jugé que par

eux seuls; & ils le jugerent.

La loi des douze tables modifia ceci. Elle ordonna qu'on ne pourroit décider de la vie d'un citoyen, que dans les grands états du peuple (a). Ainsi le corps des plébéiens, ou ce qui est la même chose, les comices par tribus ne jugerent plus que les crimes dont la peine n'étoit qu'une amende pécuniaire. Il falloit une loi pour infliger une peine capitale: pour condamner à une peine pécuniaire, il ne falloit qu'un plébiscite.

Cette disposition de la loi des douze tables fut très-sage. Elle forma une conciliation admirable entre le corps des plébéiens & le sénat. Car, comme la compétence des uns & des autres dépendit de la grandeur de la peine & de

Q iij .

<sup>(</sup>a) Les comices par centuries. Aussi Manlius Capitolinus fut-il jugé dans ces comices. Tite-Live, décade premiere . liv. VI, p. 68.

366 DE L'ESPRIT DES LOIS, la nature du crime, il fallut qu'ils se

concertassent ensemble.

La loi Valérienne ôta tout ce qui restoit à Rome du gouvernement qui avoit du rapport à celui des rois Grecs des temps héroïques. Les consuls se trouverent sans pouvoir pour la punition des crimes. Quoique tous les crimes soient publics, il faut pourtant distinguer ceux qui intéressent plus les citoyens entr'eux, de ceux qui intéressent plus l'état dans le rapport qu'il a avec un citoyen. Les premiers sont appellés privés, les feconds font les grimes publics. Le peuple jugea luimême les crimes publics; & à l'égard des privés, il nomma pour chaque crime, par une commission particuliere, un questeur, pour en faire la poursuite. C'étoit souvent un des magistrats, quelquefois un homme privé, que le peuple choisissoit. On l'appelloit questeur du parricide. Il en est fait mention dans la loi des douze tables (a).

Le questeur nommoit ce qu'on appelloit le juge de la question, qui tiroit au sort les juges, formoit le tribunal,

<sup>(</sup>a) Dit Pomponins, dans la loi 2, au digeste de orig. jur.

& présidoit sous lui au jugement (a). Il est bon de faire remarquer ici la part que prenoit le sénat dans la nomination du questeur, afin que l'on voie comment les puissances étoient à cet égard balancées. Quelquefois le fénat faisoit élire un dictateur, pour faire la fonction de questeur (b); quelquesois il ordonnoit que le peuple seroit convoqué par un tribun, pour qu'il nommât un questeur (6); enfin le peuple nommoit quelquefois un magistrat, pour faire son rapport au léhat sur un certain crime, & lui demander qu'il donnât un questeur, comme on voit dans le jugement de Lucius Scipion (d), dans Tite-Live (e). L'an de Rome 604, quelques unes de ces commissions furent rendues permanentes (f). On divisa peu à peu toutes

(a) Voyez un fragment d'Ulpien, qui en rapporte un autre de la loi Cornélienne; on le trouve dans la collation des lois Mosaïques & Romaines, titul. 1. de ficariis & homicidiis.

(b) Cela avoit sur-tout liets dans les crimes commis en Italie, où le sénat avoit une principale inspection. Voyez Tite-live, première décade, liv. IX. sur les conjurations de Capoue.

(c) Cela fut ainsi dans la poursuite de la mort de Posthumius, l'an 340 de Rome. Voyez Tite-Live.

<sup>(</sup>d) Ce jugement fut rendu l'an de Rome 5672.

<sup>(</sup>f) Ciceron, in Bruto.

Jes matieres criminelles en diverses parties, qu'on appella des questions perpénuelles. On créa divers préteurs, & on attribua à chacun d'eux quelqu'une de ces questions. On leur donna, pour un an, la puissance de juger les crimes qui en dépendoient; & ensuite ils alloient gouverner leur province.

A Carthage, le sénat des cent étoit composé de juges qui étoient pour la vie (a). Mais à Rome, les préteurs étoient annuels; & les juges n'étoient pas même pour un an, puisqu'on les prenoit pour chaque affaire. On a vu, dans le chapitre VI de ce livre, combien, dans de certains gouvernemens, cette disposition étoit favorable à la

liberté.

Les juges furent pris dans l'ordre des sénateurs, jusqu'autemps des Gracques. Tibérius Gracchus sit ordonner qu'on les prendroit dans celui des chevaliers; changement si considérable, que le tribun se vanta d'avoir, par une seule rogation, coupé les nerss de l'ordre des sénateurs.

Il faut remarquer que les trois pou-

<sup>(</sup>a) Cela se prouve par Tite-Live, liv. XLIII, qui dit qu'Annibal rendit leur magistrature annuelle.

LIV. XI. CHAP. XVIII. voirs peuvent être bien distribués par rapport à la liberté de la constitution, quoiqu'ils ne le soient pas si bien dans le rapport avec la liberté du citoyen. A Rome, le peuple ayant la plus grande partie de la puissance législative, une partie de la puissance exécutrice & une partie de la puissance de juger, c'étoit un grand pouvoir qu'il falloit balancer par un autre. Le sénat avoit bien une partie de la puissance exécutrice; il avoit quelque branche de la puissance législative (a); mais cela ne suffisoit pas pour contrebalancer le peuple. Il falloit qu'il eût part à la puissance de juger; & il y avoit part, lorsque les juges étoient choisis parmi les sénateurs. Quand les Gracques priverent les sénateurs de la puissance de juger (b), le sénat ne put plus résister au peuple. Ils choquerent donc la liberté de la constitution, pour favoriser la liberté du citoyen; mais celle-ci se perdit avec celle-là.

Il en résulta des maux infinis. On

<sup>(</sup>a) Les sénatus-consultes avoient force pendant un an, quoiqu'ils ne fussent pas confirmés par le peuple. Denys d'Halicarnaffe, liv. IX, p. 595; & liv, XI, pag. 735. (b) En Fan 630.

changea la constitution dans un temps où, dans le seu des discordes civiles, il y avoit à peine une constitution. Les chevaliers ne surent plus cet ordre moyen qui unissoit le peuple au sénat; & la chaîne de la constitution sut

rompue.

Il y avoit même des raisons particulieres qui devoient empêcher de transporter les jugemens aux chevaliers. La constitution de Rome étoit sondée sur ce principe, que ceux-là devoient être soldats, qui avoient assez de bien pour répondre de leur conduité à la république. Les chevaliers, comme les plus riches, sormoient la cavalerie des légions. Lorsque leur dignité sut augmentée, ils ne voulurent plus servir dans cette milice; il fallut lever une autre cavalerie; Marius prit toutes sortes de gens dans les légions, & la république sut perdue (a).

De plus, les chevaliers étoient les fraitans de la république : ils étoient avides; ils semoient les malheurs dans les malheurs, & faisoient naître les besoins publics des besoins publics. Bien

<sup>(</sup>a) Capite cenfos plerosque. Sallufte, guerre de Jugurtha.

LIV. XI. CHAP. XVIII. 371. 10an de donner à de telles gens la puissance de juger, il auroit fallu qu'ils eussent été tans cesse sous les yeux des juges. Il faut dire cela à la louange des anciennes lois Françoises; elles ont stipulé avec les gens d'affaires, avec la mésiance que l'on garde à des ememis.

stipulé avec les gens d'affaires, avec la méssance que l'on garde à des ennemis. Lorsqu'à Rome les jugemens furent transportés aux traitans, il n'y eut plus de vertu, plus de police, plus de lois,

plus de magistrature, plus de magistrats.

:1

Ä

Ļ

On trouve une peinture bien naive de ceci, dans quelque fragment de Diodore de Sicile & de Dioa. » Mutrus » Scévola, dit Diodore (a), voulut » rappeller les anciennes mœurs, & vivre de son bien propre avec fruga-» lité & intégrité. Car ses prédécesseurs » ayant sait une société avec les traintans, qui avoient pour lors les juge» mens à Rome, ils avoient rempli la » province de toutes sortes de crimes. » Mais Scévola sit justice des publimeains, & sit mener en prison ceux qui » y traînoient les autres «.

<sup>(</sup>a) Fragment de cet auteur, liv. XXXVI, dans le tesueil de Conflantin Porphyrogenete, des vereus & des vices.

### 872 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Dion nous dit (a), que Publius Rutilius, son lieutenant, qui n'étoit pas moins odieux aux chevaliers, fut accusé à son tour d'avoir reçu des présens, & sut condamné à une amende. Il fit sur le champ cession de biens. Son innocence parut, en ce qu'on lui trouva beaucoup moins de bien qu'on ne l'accusoit d'en avoir volé, & il montroit les titres de sa propriété; il ne voulut plus rester dans la ville avec de telles gens.

Les Italiens, dit encore Diodore (b), achetoient en Sicile des troupes d'esclaves pour labourer leurs champs, & avoir soin de leurs troupeaux; ils leur resus étoient la nourriture. Ces malheureux étoientobligés d'aller voler sur les grands chemins, armés de lances & de massues, couverts de peaux de bêtes, de grands chiens autour d'eux. Toute la province sut dévastée, & les gens du pays ne pouvoient dire avoir en propre que ce qui étoit dans l'enceinte des villes. Il n'y avoit ni proconsul, ni préteur, qui pût ou voulût s'opposer à

<sup>(</sup>a) Fragment de son histoire, tiré de l'extrait des

<sup>(</sup>b) Fragment du liv. XXXIV, dans l'extrait des pertus & des vices.

LIV. XI. CHAP. XVIII. 373
ce défordre, & qui osât punir ces efclaves; parce qu'ils appartenoient aux
chevaliers qui avoient à Rome les jugemens (a). Ce fut pourtant une des
causes de la guerre des esclaves. Je ne
dirai qu'un mot: Une profession qui n'a
ni ne peut avoir d'objet que le gain;
une profession qui demandoit toujours,
& à qui on ne demandoit rien; une
profession sourde & inexorable, qui
appauvrissoit les richesses & la misere
même, ne devoit point avoir à Rome
les jugemens.

#### CHAPITRE XIX.

Du gouvernement des provinces Ro-

C'Est ainsi que les trois pouvoirs furent distribués dans la ville : mais il s'en faut bien qu'ils le fussent de même dans les provinces. La liberté étoit dans le centre, & la tyrannie aux extrémités.

Pendant que Rome ne domina que

<sup>(</sup>a) Penès quos Roma tùm judicia erant, atque en equestri ordine solerent sortitò judices elegi in caussa pratorum & proconsulum, quibus post administratam, provinciam, dies dicia erat.

DE L'ESPRIT DES LOIS. dans l'Italie, les peuples furent gouvernés comme des confédérés: on sui voit les lois de chaque république. Mais lorsqu'elle conquit plus loin, que le sénat n'eut pas immédiatement l'œil sur les provinces, que les magistrats qui étoient à Rome ne purent plus gouverner l'empire, il failut envoyer des préteurs & des proconsuls. Pour lors. cette harmonie destroispouvoirs ne fut plus. Ceux qu'on envoyoit avoient une puissance qui réunissoit celle de toutes les magistratures Romaines; que dis-je? celle même du sénat, celle même du peuple (a). C'étoient des magistrats despotiques, qui convencient beaucoup à l'éloignement des lieux où ils étoient envoyés. Ils exerçoient les trois pouvoirs; ils étoient, si j'ose me servir de ce terme, les bachas de la république. Nous avons dit ailleurs (b) que les mêmes citoyens, dans la république, avoient, par la nature des choses, les

emplois civils & militaires. Cela fait qu'une république qui conquiert, ne

<sup>(</sup>a) Ils faisoient leurs édits en entrant dans les provinces.
(b) Liv. V, ch. XIX, Voyez aussi les liv. II, III,

LIV. XI. CHAP. XIX. 375
peut guere communiquer son gouvernement & régir l'état conquis selon la
forme de sa constitution. En esset, le
magistrat qu'elle envoie pour gouverner, ayant la puissance exécutrice,
civile & militaire, il faut bien qu'il ait
aussi la puissance législative: car qui
est-ce qui seroit des lois sans lui? Il faut
aussi qu'il ait la puissance de juger: car
qui est-ce qui jugeroit indépendamment
de lui? Il faut donc que le gouver-

ces Romaines.

Une monarchie peut plus aisément communiquer son gouvernement, parce que les officiers qu'elle envoie ont, les uns la puissance exécutrice civile, & les autres la puissance exécutrice militaire; ce qui n'entraîne pas après soi le

neur qu'elle envoie ait les trois pouvoirs, comme cela fut dans les provin-

despotisme.

.

3

£

:•

2

ø

C'étoit un privilege d'une grande conséquence pour un citoyen Romain, de ne pouvoir être jugé que par le peuple. Sans cela, il auroit été soumis dans lesprovinces au pouvoir arbitraire d'un proconsul ou d'un propréteur. La ville ne sentoit point la tyrannie qui ne s'exerçoit que sur les nations assurettes.

### 376 De l'esprit des Lois,

Ainsi dans le monde Romain, comme à Lacédémone, ceux qui étoient libres étoient extrêmement libres, & ceux qui étoient esclaves étoient extrêmement esclaves.

Pendant que les citoyens payoient des tributs, ils étoient levés avec une équité très-grande. On suivoit l'établiffement de Servius Tullius, qui avoit distribué tous les citoyens en six classes, selon l'ordre de leurs richesses, & fixé la part de l'impôt à proportion de celle que chacun avoit dans le gouvernement. Il arrivoit de-là qu'on souffroit la grandeur du tribut, à cause de la grandeur du crédit; & que l'on se consoloit de la petitesse du crédit, par la petitesse du tribut.

Il y avoit encore une chose admirable : c'est que la division de Servius Tullius par classes, étant, pour ainsi dire, le principe fondamental de la constitution; il arrivoit que l'équité, dans la levée des tributs, tenoit au principe fondamental du gouvernement, & ne pouvoit être ôtée qu'avec

lui.

Mais pendant que la ville payoit les tributs sans peine, ou n'en payoit point

# LIV. XI. CHAP. XIX.

du tout (a), les provinces étoient désolées par les chevaliers, qui étoient les traitans de la république. Nous avons parlé de leurs vexations, & toute l'hiftoire en est pleine.

» Toute l'Asse m'attend comme son " libérateur, disoit Mithridate (b); tant » ont excité de haine contre les Romains » les rapines des proconsuls (c), les » exactions des gens d'affaires, & les recalomnies des jugemens (d) ".

Voilà ce qui fit que la force des provinces n'ajouta rien à la force de la république, & ne fit au contraire que l'affoiblir. Voilà ce qui fit que les provinces regarderent la perté de la liberté de Rome, comme l'époque de l'établissement de la leur.

(a) Après la conquête de la Macédoine, les tributs cesserent à Rome.

(b) Harangue tirée de Trogue Pompée, rapportée fer Justin, liv. XXXVIII.

(c) Voyez les oraisons contre Verres. (d) On fait que ce fut le tribunal de Varus qui sa révolter les Germains.



## 378 De l'esprit des Lois,

#### CHAPITRE XX.

Fin de ce Livre.

JE voudrois rechercher dans tous les gouvernemens modérés que nous connoissons, quelle est la distribution des trois pouvoirs, & calculer par-la des degrés de liberté dont chacun d'eux peut jouir. Mais il ne faut pas toujours tellement épuiser un sujet, qu'on ne laisse rien à faire au l'esteur. Il ne s'agit pas de faire lire, mais de faire pemer.



### LIV. XII. CHAP. I. 379



#### LIVRE XII.

Des Lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec le citoyen.

## CHAPITRE PREMIER.

Idée de ce Livre.

E n'est pas assez d'avoir traité de la liberté politique dans son rapport avec la constitution; il faut la faire voir dans le rapport qu'elle a avec le citoyen.

J'ai dit que, dans le premier cas, elle est sormée par une certaine distribution des trois pouvoirs: mais, dans le second, il saut la considérer sous une autre idée. Elle consiste dans la sureté, ou dans l'opinion que l'on a de sa sureté.

Il pourra arriver que la constitution sera libre, & que le citoyen ne le sera point. Le citoyen pourra être libre, & la constitution ne l'être pas. Dans ces cas, la constitution sera libre de droit,

380 DE L'ESPRIT DES LOIS, & non de fait; le citoyen sera libre de

fait, & non pas de droit.

Il n'y a que la disposition des lois, & même des lois fondamentales, qui forme la liberté dans son rapport avec la constitution. Mais, dans le rapport avec le citoyen; des mœurs, des manières, des exemples reçus peuvent la faire naître; & de certaines lois civiles la favoriser, comme nous allons voir dans ce livre-ci.

De plus, dans la plupart des états, la liberté étant plus gênée, choquée ou abattue, que leur conftitution ne le demande; il est bon de parler des lois particulieres, qui, dans chaque constitution, peuvent aider ou choquer le principe de la liberté dont chacun d'eux peut être susceptible.

#### CHAPITRE II.

De la liberté du citoyen.

A liberté philosophique consiste dans l'exercice de sa volonté, ou du moins (s'il faut parler dans tous les systèmes) dans l'opinion où l'on est que l'on exerce sa volonté. La liberté politique consiste dans la sureté, ou du moins dans l'opinion que l'on a de sa sureté.

Cette sureté n'est jamais plus attaquée que dans les accusations publiques ou privées. C'est donc de la bonté des lois criminelles, que dépend principale-

ment la liberté du citoyen.

Les lois criminelles n'ont pas été perfectionnées tout d'un coup. Dans les lieux même où l'on a le plus cherché la liberté, on ne l'a pas toujours trouvée. Aristote (a) nous dit qu'à Cumes, les parens de l'accusateur pouvoient être témoins. Sous les rois de Rome, la loi étoit si imparfaite, que Servius Tullius prononça la sentence contre les enfans d'Ancus Martius, accusé d'avoir assasfiné le roi son beau-pere (b). Sous les premiers rois de France, Clotaire fit une loi (c), pour qu'un accusé ne pût être condamné sans être oui; ce qui prouve une pratique contraire dans quelque cas particulier, ou chez quelque peuple barbare. Ce fut Charondas qui introduisit les jugemens contre les faux témoi-

(c) De l'an 560.

<sup>(</sup>a) Politique, liv. II.
(b) Tarquinius Priscus, Voyez Denys d'Haliennafe, liv. IV.

381 DE L'ESPRIT DES LOTS,

gnages (a). Quand l'innocence des citoyens n'est pas assissée, la liberté ne

l'est pas non plus.

Les connoissances que l'on a acquises dans quelque pays, & que l'on acquerra dans d'autres, sur les regles les plus sures que l'on puisse tenir dans les jugemens criminels, intéressent le genre humain plus qu'aucune chose qu'il y ait au monde.

Ce n'est que sur la pratique de ces connoissances, que la liberté peut être sondée; & dans un état qui auroit làdessus les meilleures lois possibles, un homme à qui on seroit son procès, & qui devroit être pendu le lendemain, seroit plus libre qu'un bachane l'est en Turquie.

#### CHAPITRE III.

Continuation du même sujet.

Es lois qui font périr un homme sur la déposition d'un seul témoin, sont fatales à la liberté. La raison en exige deux; parce qu'un témoin qui afsirme,

<sup>(</sup>a) Aristote, Politiq. liv. II, ch. XII. Il donna ses lois à Thurium, dans la quatre-vingt-quatrieme olympiade.

LIV. KII. CHAP. IV. 385

& il faut un tiers pour le vider.

Les Grecs (a) & les Romains (b)
exigeoient une voix de plus pour condamner. Nos lois Françoises en demandent deux. Les Grecs prétendoient
que leur usage avoit été établi par les
dieux (c); mais c'est le nôtre.

#### CHAPITRE IV.

Que la liberté est favorisée par la nature des peines, & leur proportion.

'Est le triomphe de la liberté, lorsque les lois criminelles tirent chaque peine de la nature particuliere du crime. Tout l'arbitraire cesse; la peine ne descend point du caprice du législateur, mais de la nature de la chose; & ce n'est point l'homme qui fait violence à l'homme.

Il y a quatre fortes de crimes. Ceux de la premiere espece choquent la religion; ceux de la seconde, les mœurs; ceux de la troisseme, la tranquillité;

riolan, liv. VII. (c) Minervæ calculus.

<sup>(</sup>a) Voyez Aristide, orat. in Minervam. (b) Denys d'Halicarnasse, sur le jugement de Coordinal IIV. VII.

384 DE L'ESPRIT DES LOIS, ceux de la quatrieme, la sureté des citoyens. Les peines que l'on inflige, doivent dériver de la nature de chacune de ces especes.

Je ne mets dans la classe des crimes qui intéressent la religion, que ceux qui l'attaquent directement, comme sont tous les sacrileges simples. Carles crimes qui en troublent l'exercice, sont de la nature de ceux qui choquent la tranquillité des citoyens ou leur sureté, & doivent être renvoyés à ces classes.

Pour que la peine des sacrileges simples soit tirée de la nature (a) de la chose, elle doit consister dans la privation de tous les avantages que donne la religion; l'expulsion hors des temples; la privation de la société des sidelles, pour un temps ou pour toujours; la fuite de leur présence; les exécrations, les détestations, les conjurations.

Dans les choses qui troublent la tranquillité & la sureté de l'état, les actions cachées sont du ressort de la justice humaine. Mais, dans celles qui blessent la divinité, là où il n'y a point d'action

publique,

<sup>(</sup>a) Saint Louis fit des lois si outrées contre coux qui juroient, que le pape se crut obligé de l'en avertir. Ce prince modéra son zele, & adoucit ses lois. Voye ses ordonnances.

LIV. XII. CHAP. IV. 385
publique, il n'y a point de matiere de crime: tout s'y passe entre l'homme & Dieu, qui sait la mesure & le temps de ses vengeances. Que si, consondant les choses, le magistrat recherche aussi le sacrilege caché, il porte une inquisition sur un genre d'action où elle n'est point nécessaire: il détruit la liberté des citoyens, en armant contr'eux le zele des consciences timides, & celui des consciences hardies.

Le mal est venu de cette idée, qu'il faut venger la divinité. Mais il faut faire honorer la divinité, & ne la venger jamais. En esset, si l'on se conduisoit par cette derniere idée, quelle seroit la fin des supplices? Si les lois des hommes ont à venger un être infini, elles se régleront sur son infinité, & non pas sur les soiblesses, sur les ignorances, sur les caprices de la nature humaine.

Un historien (a) de Provence rapporte un fait qui nous peint très-bien ce que peut produire sur des esprits soibles cette idée de venger la divinité. Un Juif, accusé d'avoir blasphémé contrelasainte Vierge, sut condamné à être écorché. Des chevaliers masqués, le couteau à la

<sup>(</sup>a) Le pere Bougerel.

Tome I.

386 DE L'ESPRIT DES LOIS, main, monterent sur l'échafaud, & en chasserent l'exécuteur, pour venger eux-mêmes l'honneur de la sainte Vierge.... Je ne veux point prévenir les réslexions du lesteur,

La seconde classe est des crimes qui sont contre les mœurs. Telles sont la violation, de la continence publique ou particuliere, c'est-à-dire, de la police sur la maniere dont on doit jouir des plaisirs attachés à l'usage des sens & à l'union des corps. Les peines de ces crimes doivent encore être tirées de la nature de la chose. La privation des avantages que la société a attachés à la pureté des mœurs, les amendes, la honte, la contrainte de se cacher, l'infamie publique, l'expulsion hors de la ville & de la société; enfin toutes les peines qui sont de la juridiction correctionnelle sufficent pour réprimer la témérité des deux sexes. En effet, ces choses sont moins fondées sur la méchanceté, que sur l'oubli ou le mépris de soi-même.

Il n'est ici question que des crimes qui intéressent uniquement les mœurs, non de ceux qui choquent aussi la sureté publique, tels que l'enlevement & le viol, qui sont de la quatrieme espèce,

### LIV. XII. CHAP. IV. 387

Les crimes de la troisieme classe, sont ceux qui choquent la tranquillité des citoyens: Et les peines en doivent être tirées de la nature de la chose, & se rapporter à cette tranquillité, comme la privation, l'exil, les corrections & autres peines qui ramenent les esprits inquiets, & les sont rentrer dans l'ordre établi.

Je restreins les crimes contre la tranquillité, aux choses qui contiennent une simple lésion de police: car celles qui, troublant la tranquillité, attaquent en même temps la sureté, doivent être mises dans la quatrieme classe.

Les peines de ces derniers crimes, sont ce qu'on appelle des supplices. C'est une espece de talion, qui fait que la société resusella sureté à un citoyen qui en a privé, ou qui a voulu en priver un autre. Cette peine est tirée de la nature de la chose, puisée dans la raison, & dans les sources du bien & du mal. Un citoyen mérite la mort, lorsqu'il a violé la sureté au point qu'il a ôté la vie, ou qu'il a entrepris de l'ôter. Cette peine de mort est comme le remede de la société malade. Lorsqu'on viole la sureté à l'égard des biens, il peut y avoir des raisons pour que la peine soit capitale:

. DE L'ESPRIT DES LOIS,

small vanistati pent-ètre mieux, & il amunicas de la nature, quela peine des crimes contre la furete des biens; fut pune par la perte des biens; & cela ceviral ètre anni, fi les fortunes étoient crimainnes ou egales. Mais, comme ce init ceux tui a ont point de biens qui amunicat plus volontiers celui des autres, il a falla que la peine corporelle inpulsar à la pecuniaire.

Toat ce que je dis est puisé dans la samme; & est très savorable à la liberté

de casyen.

#### CHAPITRE V.

De ceraines accufacions qui ont particucerement rejoin de modération & de pradence.

AXIME importante: il faut être très circonspect dans la poursuite de la magie & de l'héréfie. L'accusation de ces deux crimes peut extrêmement choquer la liberté, & être la source d'une infinité de tyrannies, si le législateur ne sait la borner. Car, comme elle ne porte pas directement sur les actions d'un citoyen, mais plutôt sur l'idée que

LIV. XII. CHAP. V. 389

l'on s'est faite de son caractere, elle devient dangereuse à proportion de l'ignorance du peuple: & pour lors un citoyen est toujours en danger; parce que la meilleure conduite du monde, la morale la plus pure, la pratique de tous les devoirs, ne sont pas des garants contre les soupcons de ces crimes.

Sous Manuel Comnene, le protestazor (a) sut accusé d'avoir conspiré contre l'empereur, & de s'être servi pour
cela de certains secrets qui rendent les
hommes invisibles. Il est dit, dans la vie
de cet empereur (b), que l'on surprit
Aaron lisant un livre de Salomon, dont
la lecture faisoit paroître des légions de
démons. Or, ensupposant dans la magie
une puissance qui arme l'enser, & en
partant de-là, on regarde celui que l'on
appelle un magicien, comme l'homme
du monde le plus propre à troubler &
à renverser la société, & l'on est porté
à le punis sans mesure.

L'indignation croît, lorsque l'on met dans la magie le pouvoir de détruire la religion.L'histoire de Constantinople (c)

<sup>(</sup>a) Nicetas, vie de Manuel Comnene, liv. IV. (b) Ibid.

<sup>(</sup>c) Histoire de l'empereur Maurice, par Théophyziade, chap. xx.

nous apprend, que sur une révélation qu'avoit eue un évêque, qu'un miracle avoit cessé à cause de la magie d'un particulier, lui & son fils surent condamnés à mort. De combien de choses prodigieuses ce crime ne dépendoit-il pas? Qu'il ne soit pas rare qu'il y ait des révélations; que l'évêque en ait eu une; qu'elle sût véritable; qu'il y eût eu un miracle; que ce miracle eût cessé; qu'il y eût de la magie; que la magie pût renverser la religion; que ce particulier sût magicien; qu'il eût fait ensin cet acte de magie.

L'empereur Théodore Lascaris attribuoit sa maladie à la magie. Ceux qui en étoient accusés n'avoient d'autre ressource que de manier un fer chaud sans sebrûler. Il auroitété bon chez les Grecs d'être magicien, pour se justisser de la magie. Tel étoit l'excès de leur idiotisme, qu'au crime du monde le plus incertain, ils joignoient les preuves les

plus incertaines.

Sous le regne de Philippe-le-Long, les Juifs furent chassés de France, accusés d'avoir empoisonné les fontaines par le moyen des lépreux. Cette absurde accusation doit bien faire douter de toutes celles qui sont fondées sur la haine publication.

blique.

LIV. XII. CHAP. VI. 394

Je n'ai point dit ici qu'il ne falloit

point punir l'hérésie; je dis qu'il faut

être très-circonspect à la punir.

### CHAPITRE VI.

Du crime contre nature.

Ē

£

A DIEU ne plaise que je veuille diminuer l'horreur que l'on a pour un crime que la religion, la morale & la politique condamnent tour à tour. Il faudroit le proscrire, quand il ne feroit que donner à un sexe les foiblesses de l'autre; & préparer à une vieillesse infame, par une jeunesse honteuse. Ce que j'en dirai lui laissera toutes les slétrissures, & ne portera que contre la tyrannie qui peut abuser de l'horreur même que l'on en doit avoir.

Comme la nature de ce crime est d'être caché, il est souvent arrivé que des législateurs l'ont puni sur la déposition d'un ensant. C'étoit ouvrir une porte bien large à la calomnie. » Justinien, dit » Procope (a), publia une loi contre ce » crime; il sit rechercher ceux qui en » étoient coupables, non-seulement de-» puis la loi, mais avant. La déposition

(a) Histoire secrette.

R iv

## 392 DE L'ESPRIT DES LOIS,

» d'un témoin, quelquefois d'un enfant, » quelquefois d'un esclave, suffisoit; sur-» tout contre les riches, & contre ceux » qui étoient de la faction des verds «.

Il est singulier que parmi nous trois crimes, la magie, l'hérésie & le crime contre nature; dont on pourroit prouver du premier, qu'il n'existe pas; du second, qu'il est susceptible d'une infinité de distinctions, interprétations, limitations; du troisieme, qu'il est trèssouvent obscur; aient été tous trois

punis de la peine du feu.

Je dirai bien que le crime contre nature ne fera jamais dans une société de grands progrès, file peuple nes'y trouve porté d'ailleurs par quelque coutume, comme chezles Grecs, où les jeunes gens faisoient tous leurs exercices nuds; comme chez nous, où l'éducation domestique est hors d'usage; comme chez les Asiatiques, où des particuliers ont un grand nombre de femmes qu'ils méprisent, tandis que les autres n'en peuvent avoir. Que l'on ne prépare point ce crime, qu'on le proscrive par une police exacte, comme toutes les violations des mœurs & l'on verra soudain la nature, ou défendre ses droits, ou les reprendre.

### LIV. XII. CHAP. VII. 393

Douce, aimable, charmante, elle a répandu les plaisirs d'une main libérale; & en nous comblant de délices, elle nous prépare, par des enfans qui nous font, pour ainsi dire, renaître, à des satisfactions plus grandes que ces délices mêmes.

#### CHAPITRE VIL

Du crime de lese-majesté.

Les lois de la Chine décident, que l'empereur, doit être puni de mort. Comme elles ne définissent pas ce que c'est que ce manquement de respect, tout peut sour nir un prétexte pour ôter la vie à qui l'on veut, & exterminer la famille que l'on veut.

ľ

Deux personnes chargées de faire la gazette de la cour, ayant mis dans quelque fait des circonstances qui ne se trouverent pas vraies, on dit que, mentir dans une gazette de la cour, c'étoit manquer de respect à la cour; & on les sit mourir (a). Un prince du sang ayant mis quelque note par mégarde sur un mémorial signé du pinceau rouge par

(a) Le P. du Halde, tome I. p. 43.

### DE L'ESPRIT DES LOIS.

'empereur, on décida qu'il avoit manqué de respect à l'empereur; ce qui causa, contre cette famille, une des terribles persécutions dont l'histoire ait iamais parlé (a).

C'est assez que le crime de lese-majesté soit vague, pour que le gouvernement dégénere en despotisme. Je m'étendrai davantage là-delfus dans le livre

de la composition des iois.

(a) Lettres du P. Parennin, dans les lettres édif.

#### CHAPITRE VIII.

De la mauvaise application du nom de crime de sacrilege & de lese-majesté.

'EsT encore un violent abus, de donner le nom de crime de lesemajesté à une action qui ne l'est pas. Une loi des empereurs (a) poursuivoit comme sacrileges ceux qui mettoient en question le jugement du prince, & doutoient du mérite de ceux qu'il avoit choisis pour quelque emploi (b). Ce

(a) Gratien, Valentinien & Théodose. C'est le

troisieme au code de crimin. facril.

<sup>(</sup>b) Sacrilegii instar est dubitare an is dignus sit quem elegerit imperator, ibid. Cette loi a fervi de modele à celle de Roger, dans les constitutions de Naples, us. 4.

LIV. XII. CHAP. VIII. furent bien le cabinet & les favoris qui établirent ce crime. Une autre loi avoit déclaré que ceux qui attentent contre les ministres & les officiers du prince sont criminels de lese-majesté, comme s'ils attentoient contre le prince même (a). Nous devons cette loi à deux princes (b) dont la foiblesse est célebre dans l'histoire; deux princes qui furent menés par leurs ministres, comme les troupeaux sont conduits par les pasteurs; deux princes esclaves dans le palais enfans dans le conseil, étrangers aux armées; qui ne conserverent l'empire, que parce qu'ils le donnerent tous les jours. Quelques-uns de ces favoris conspirerent contre leurs empereurs. Ils firent plus: ils conspirerent contre l'empire, ils y appellerent les barbares : & quand on voulut les arrêter, l'état étoit si foible, qu'il fallut violer leur loi, & s'exposer au crime de lese-majesté pour les Punir.

C'est pourtant sur cette loi que se fondoit le rapporteur de M. de Cinq-Mars (c) lorsque, voulant prouver qu'il

<sup>(</sup>a) La loi cinquieme, au code ad leg. Jul. maj.
(b) Arcadius & Honorius.

<sup>(</sup>c) Mémoires de Montrésor, tom. I.

106 DE L'ESPRIT DES LOIS, étoit coupable du crime de lese-majesté pour avoir voulu chasser le cardinal de Richelieu des affaires, il dit: » Le » crime qui touche la personne des » ministres des princes, est réputé, » par les constitutions des empereurs, » de pareil poids que celui qui tou-» che leur personne. Un ministre sert » bien son prince & son état; on l'ôte » à tous les deux; c'est comme si l'on » privoit le premier d'un bras (a), & » le second d'une partie de sa puis-» sance «. Quand la servitude ellemême viendroit sur la terre, elle ne parleroit pas autrement.

Une autre loi de Valentinien, Théodose & Arcadius (b), déclare les fauxmonnoyeurs coupables du crime de lese-majesté. Mais, n'étoit-ce pas consondre les idées des choses? Porter sur un autre crime le nom de lesé-majesté, n'est-ce pas diminuer l'horreur du crime

de lese-majesté?

(b) C'est la neuvierne au code Théod, de falsa moneta.

<sup>(</sup>a) Nam ips pars corporis nostri funt. Même los au code ad leg. Jul. maj.

#### CHAPITRE IX.

#### Continuation du même sujet.

Aulin ayant mandé à l'empereur Alexandre, » qu'il se préparoit à » poursuivre comme criminel de lese-» majesté un juge qui avoit prononcé » contre ses ordonnances; l'empereur » lui répondit, que dans un siecle com-» me le sien, les crimes de lese-majesté » indirects n'avoient point de lieu (a) «. Faustinien ayant écrit au même empereur, qu'ayant juré, par la vie du prince, qu'il ne pardonneroit jamais à son esclave, il se voyoit obligé de perpétuer sa colere, pour ne pas se rendre coupable du crime de lese - majesté:

» Vous avez pris de vaines terreurs (b), » lui répondit l'empereur; & vous ne con-

» noissez pas mes maximes «.

Un sénatus-consulte (c) ordonna que celui qui avoit fondu des statues de l'empereur, qui auroient été réprou-

(b) Alienam seda mea solicitudinem concepisti. Leg. 2. cod. ad leg. Jul. maj. (c) Voyez la loi 4. S. 1. ff. ad leg. Jul, maj.

<sup>(</sup>a) Etiam ex aliis caussis majestatis crimina cessant mio faculo. Leg. 1. cod. ad. leg. Jul. maj.

398 DE L'ESPRIT DES LOIS. vées, ne seroit point coupable de lesemajesté. Les empereurs Sévere & Antonin écrivirent à Pontius (a) que celui qui vendroit des statues de l'empereur non-consacrées, ne tomberoit point dans le crime de lese majesté. Les mêmes empereurs écrivirent à Julius Cafsianus, que celui qui jetteroit, par hazard, une pierre contre une statue de l'empereur, ne devoit point être poursuivi comme criminel de lese-majesté (b). La loi Julie demandoit ces fortes de modifications : car elle avoit rendu coupables de lese-majesté, nonseulement ceux qui fondoient les statues des empereurs, mais ceux qui commettoient quelque action semblable (c); ce qui rendoit ce crime arhitraire. Quand on eut établi bien des crimes de lese-majesté, il fallut nécessairement distinguer ces crimes. Aussi le Jurisconsulte Ülpien, après avoir dit que l'accusation du crime de lese-majesté ne s'éteignoit point par la mort du coupable, ajoute-t-il que cela ne re-

<sup>(</sup>a) Voyez la loi 5. S. 1. ff. ad leg. Jul. maj. (b) Ibid.

<sup>(</sup>c) Aliudre quid simile admiserint. Leg. 6. ff. ad leg. Jul. maj.

## LIV. XII. CHAP. IX. 399 garde pas tous (a) les crimes de lesemajesté établis par la loi Julie; mais seulement celui qui contient un attentat contre l'empire, ou contre la vie de l'empereur.

(a) Dans la loi derniere, au ff. ad leg. Jul. de

#### CHAPITRE X.

Continuation du même sujet.

Henri VIII, déclaroit coupables de haute-trahison tous ceux qui prédiroient la mort du roi. Cette loi étoit bien vague. Le despotisme est si terrible, qu'il se tourne même contre ceux qui l'exercent. Dans la derniere maladie de ce roi, les médecins n'oserent jamais dire qu'il sût en danger; & ils agirent, sans doute, en conséquence (a).

(a) Voyez l'histoire de la réformation, par M. Burnez;



### CHAPITRE XI.

## Des pensées.

N Marsias songea qu'il coupoit la gorge à Denys (a). Celui-ci le sit mourir, disant qu'il n'y auroit pas songé la nuit, s'il n'y eut pensé le jour. C'étoit une grande tyrannie: car, quand même il y auroit pensé, il n'avoit pas attenté (b). Les lois ne se chargent de punir que les actions extérieures.

(a) Plutarque, vie de Denys.
(b) il faut que la pensée soit jointe à quelque sorte d'action.

### CHAPITRE XII.

Des paroles indiscrettes.

R len ne rend encore le crime de lese-majesté plus arbitraire, que quand des paroles indiscrettes en deviennent la matiere. Les discours sont si sujets à interprétation, il y a tant de différence entre l'indiscrétion & la malice, & il y en a si peu dans les expressions qu'elles emploient, que la loi ne peut guere soumettre les paroles à une

LIV. XII. CHAP. XII. 401 peine capitale, à moins qu'elle ne déclare expressément celles qu'elley soumet (a).

Les paroles ne forment point un corps de délit; elles ne restent que dans l'idée. La plupart du temps elles ne signifient point par elles-mêmes, mais par le ton dont on les dit. Souvent, en redisant les mêmes paroles, on ne rend pas le même sens : ce sens dépend de la liaison qu'elles ont avec d'autres choses. Quelquesois le silence exprime plus que tous les discours. Il n'y a rien de si équivoque que tout cela. Comment donc en faire un crime de lese-majesté? Par-tout où cette loi est établie, non-seulement la liberté n'est plus, mais son ombre même.

Dans le manifeste de la seu czarine donné contre la samille d'Olgourouki (b), un de ces princes est condamné à mort, pour avoir proféré des paroles indécentes qui avoient du rapport à sa personne; un autre, pour avoir malignement interprété ses sages dispositions pour l'empire, & ossensé sa personne sacrée par des paroles peu respectueuses.

(b) En 1740.

<sup>(</sup>a) Si non tale fit delistum, in quod vel feriptura legis descendie, vel ad exemplum legis vindicandum est, dit Modestinus dans la loi 7. §. 3. in fine, st. ad leg. Jul. maj.

## 403 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Je ne prétends point diminuer l'indignation que l'on doit avoir contre ceux qui veulent flétrir la gloire de leur prince: mais je dirai bien que si l'on veut modérer le despotisme, une simple punition correctionnelle conviendra mieux dans ces occasions, qu'une accusation de lese-majesté, toujours terrible à l'in-

nocence même (a).

Les actions ne sont pas de tous les jours; bien des gens peuvent les remarquer: une fausse accusation sur des faits peut être aisément éclaircie. Les paroles qui sont jointes à une action, prennent la nature de cette action. Ainfi un homme qui va dans la place publique exhorter les sujets à la révolte, devient coupable de lese-majesté; parce que les paroles sont jointes à l'action, & y participent. Ce ne sont point les paroles que l'on punit; mais une action commise, dans laquelle on emploie les paroles. Elles ne deviennent des crimes, que lorsqu'elles préparent, qu'elles accompagnent, ou qu'elles suivent une action criminelle. On renverse tout, si l'on fait des paroles un crime capital,

<sup>(</sup>a) Nec lubricum lingua ad pænam facile trahendum eft. Modestin, dans la loi 7. §. 3. ff. ad leg. Jul. maj.

LIV. XII. CHAP. XII. 403

d'un crime capital.

Les empereurs Théodose, Areadius & Honorius, écrivirent à Russin, préset du prétoire: » Si quelqu'un parle mal de » notre personne ou de notre gouver- » nement, nous ne voulons point le pus » nir (a): s'il a parlé par légéreté, il faut le » le mépriser; si c'est par folie, il faut le » plaindre; si c'est une injure, il faut lui » pardonner. Ainsilaissant les choses dans » leur entier, vous nous en donnerez » connoissance; afin que nous jugions » des paroles par les personnes, & que » nous pesions bien si nous devons les » soumettre au jugement ou les néglinger «.

(a) Si id en levicate processerie, contemnendum est; se en insania, miseratione dignissimum; si ab insuria, remittendum. Leg. unica, cod. fi quis imperat. maled.

## CHAPITRÉ XIII.

Des écrits.

ES écrits contiennent quelque chofe de plus permanent que les paroles; mais lorsqu'ils ne préparent pas au crime de lese-majesté, ils ne sont point une matiere du crime de lese-majesté.

## 404 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Auguste & Tibere y attacherent pourtant la peine de ce crime (a); Auguste, à l'occasion de certains écrits faits contre des hommes & des semmes illustres; Tibere, à cause de ceux qu'il crut faits contre lui. Rien ne sut plus satal à la liberté Romaine. Cremutius Cordus sut accusé, parce que dans ses annales il avoit appellé Cassius le dernier des

Romains (b).

Les écrits satiriques ne sont guere connus dans les états despotiques, où l'abattement d'un côté, & l'ignorance de l'autre, ne donnent ni le talent ni la volonté d'en faire. Dans la démocratie, on ne les empêche pas, par la raison même qui, dans le gouvernement d'un seul, les fait désendre. Comme ils sont ordinairement composés contredes gens puissans, ils flattent dans la démocratie la malignité du peuple qui gouverne. Dans la monarchie, on les désend; mais on en fait plutôt un sujet de police, que de crime. Ils peuvent amuser la malignité générale, consoler les mécontens, diminuer l'envie contre les places, donner

<sup>(</sup>a) Tacite, Annales, liv. 1. Cela continua fous les regnes suivans. Voyez la loi unique au code de famos. libellis.

<sup>(</sup>b) Tacite, Annales, liv. IV.

LIV. XII. CHAP. XIII. 405 au peuple la patience de souffrir, & le faire rire de ses souffrances.

3

Ł

ţ

L'aristocratie est le gouvernement qui proscrit le plus les ouvrages satiriques. Les magistrats y sont de petits souverains, qui ne sont pas assez grands pour mépriser les injures. Si dans la monarchie, quelque trait va contre le monarque, il est si haut que le trait n'arrive point jusqu'à lui. Un seigneur aristocratique en est percé de part en part. Aussi les décemvirs, qui formoient une aristocratie, punirent-ils de mort les écrits satiriques (a).

(a) La loi des douze tables,

### CHAPITRE XIV.

Violation de la pudeur, dans la punition des crimes.

Ly a des regles de pudeur observées chez presque toutes les nations du monde: il seroit absurde de les violer dans la punition des crimes, qui doit toujours avoir pour objet le rétablissement de l'ordre.

Les orientaux, qui ont exposé des

DE L'ESPRIT DES LOIS, femmes à des éléphans dressés pour un abominable genre de supplice, ont-ils voulu faire violer la loi par la loi?

Un ancien usage des Romains défendoit de faire mourir les filles qui n'étoient pas nubiles. Tibere trouva l'expédient de les faire violer par le bourreau, avant de les envoyer au supplice (a): tyran subtil & cruel! il détruisoit les mœurs pour conserver les coutumes.

Lorsque la magistrature Japonoise a fait exposer dans les places publiques les femmes nues, & les a obligées de marcher à la maniere des bêtes, elle a fait fremir la pudeur (b): mais, lorsqu'elle a voulu contraindre une mere... loríqu'elle a voulu contraindre un fils... je ne puis achever; elle a fait frémir la nature même (c).

(a) Suetonius, in Tiberio. (b) Recueil des voyages qui ont servi à l'établissement de la compagnie des Indes, tom. V. part. IL.

(c) Ibid. p. 496.



### CHAPITRE XV.

De l'affranchissement de l'esclave, pour accuser le maître.

L'GUSTE établit que les esclaves de ceux qui auroient conspiré contre lui, seroient vendus au public, afin qu'ils pussent déposer contre leur maître (a). On ne doit rien négliger de ce qui mene à la découverte d'un grand crime. Ainsi, dans un état où il y a des esclaves, il est naturel qu'ils puissent être indicateurs: mais ils ne sauroient être témoins.

Vindex indiqua la conspiration faite en faveur de Tarquin: mais il ne sut pas témoin contre les ensans de Brutus. Il étoit juste de donner la liberté à celui qui avoit rendu un si grand service à sa patrie: mais on ne la lui donna pas, asin qu'il rendît ce service à sa patrie.

Aussi l'empereur Tacize ordonna-t-il que les esclaves ne seroient pas témoins contre leur maître, dans le crime même de lese-majesté (b): loi qui n'a pas été mise dans la compilation de Justinien.

<sup>(</sup>a) Dion, dans Xiphilin.

<sup>(8)</sup> Flavius Vopiscus, dans sa vie.

#### CHAPITRE XVI.

Calomnie dans le crime de lese-majesté.

L faut rendre justice aux Césars; ils n'imaginerent pas les premiers les tristes lois qu'ils firent. C'est Sylla (a) qui leur apprit qu'il ne falioit point punir les calomniateurs. Bientôt on alla jusqu'à les récompenser (b).

(a) Sylla fit une loi de majesté, dont il est parlé dans les oraisons de Cicéron, pro Cluentio, art. 3; in Pisonem, art. 21; deuxieme contre Verrès, art. 5; épîtres familieres, liv. III. lett. 11. César & Auguste les insérerent dans les lois Julies; d'autres y ajouterent.

(b) Et quò quis distinctior accusator, eò magis honores assequebatur, at veluti sacrosanctus erat. Tacite,

## CHAPITRE XVII.

De la révélation des conspirations.

" UAND ton frere, ou ton fils, ou ta fille, ou ta femme bien-aimée, " ou ton ami qui est comme ton ame, te " diront en secret, Allons à d'autres " dieux; tu les lapideras : d'abord ta " main sera sur lui, ensuite celle de tout " le peuple ". Cette loi du Deutéronome

LIV. XII. CHAP. XVII. 409

nome (a) ne peut être une loi civile. chez la plupart des peuples que nous connoissons, parce qu'elle y ouvriroit

la porte à tous les crimes.

La loi qui ordonne dans plusieurs états, sous peine de la vie, de révéler les conspirations auxquelles même on n'a pas trempé, n'est guere moins dure. Lorsqu'on la porte dans le gouvernement monarchique, il est très-convenable de la restreindre.

Elle n'y doit être appliquée, dans toute sa sévérité, qu'au crime de lesemajesté au premier ches. Dans ces états, il est très-important de ne point confondre les dissérens chess de ce crime.

Au Japon, où les lois renversent toutes les idées de la raison humaine, le crime de non-révélation s'applique aux

cas les plus ordinaires.

Une relation (b) nous parle de deux demoiselles qui furent ensermées jusqu'à la mort dans un cossre hérissé de pointes; l'une, pour avoir eu quelqu'intrigue de galanterie; l'autre, pour ne l'avoir pas révélée.

<sup>(</sup>a) Chap. XIII, vers. 6, 7, 8 & 9.
(b) Recueil des voyages qui ont servi à l'établissement de la compagnie des Indes, p. 423, liv. V, part. 2.

Tome I.
S

### CHAPITRE XVIII.

Combien il est dangéreux dans les républiques, de crop punir le crime de lesemajesté.

Unno une république est parven nue à détruire ceux qui vouloient la renverser, il faut se hâter de mettre fin aux yengeances, aux peines, & aux

récompenses même...

On ne peut faire de grandes punitions, & par consequent de grands changemens, fans mettre dans les mains de quelques citoyens un grand pouvoir. Il vaut donc mieux, dans ce cas, pardonner beaucoup, que punir beaucoup. exiler peu; qu'exiler beaucoup; laisser les hiens, que multiplier les confiscations. Sous prétexte de la vengeance de la république, on établiroit la tyrannie des vengeurs. Il n'est pas question de detruire celui qui domine, mais la domination. Il faut rentrer le plutôt que l'on peut dans ce train ordinaire du gouwernement, oir les lois protegent tout, & ne s'arment contre personne.

# LIV. XII. CHAP. XVIII. 411

Les Grecs ne mirent point de bornes aux vengeances qu'ils prirent des tyrans ou de ceux qu'ils foupçonnerent de l'être. Ils firent mourir les enfans (a), quelquefois cinq des plus proches parens (b). Ils chafferent une infinité de familles. Leurs républiques en furent ébranlées; l'exil ou le retour des exilés furent toujours des époques qui marquerent le changement de la constitution.

Les Romains furent plus sages. Lorsque Cassus sut condamné pour avoir aspiré à la tyrannie, on mit en question si l'on feroit mourir ses enfans: ils ne furent condamnés à aucune peine. Deux qui ont voulu, die Denys d'Habitarnasse (c), changer cette loi à la sin de la guerre des Marses & de la guerre civile, & exclure des charinges les enfans des proscrits par Sylla, pont bien criminels «.

On voit dans les guerres de Marius & de Sylla, jusqu'à quel point les ames, chez les Romains, s'étoient peu

<sup>(</sup>a) Dengs d'Halicasnasse, antiquités Romaines, liv. VIII.

<sup>(</sup>b) Tyranno occifo, quinque ejus proximos cognasione magistratus necato. Ciceron, de inventione, lib. II.

<sup>(</sup>c) Liv. VIII, pag. 547.

### DE L'ESPRIT DES LOIS,

à peu dépravées. Des choses si funestes firent croire qu'on ne les reverroit plus. Mais sous les triumvirs, on voulut être plus cruel, & le paroître moins : on est désolé de voir les sophismes qu'employa la cruauté. On trouve dans Appien (a) la formule des proscriptions. Vous diriez qu'on n'y a d'autre objet que le bien de la république, tant on y parle de sang froid, tant on y montre d'avantages, tant les moyens que l'on prend sont préférables à d'autres, tant les riches sont en sureté, tant le bas peuple sera tranquille, tant on craint de mettre en danger la vie des citoyens, tant on veut appaifer les foldats, tant enfin on fera heureux (b).

Rome étoit inondée de lang, quand Lepidus triompha de l'Espagne; & par une absurdité sans exemple, sous peine d'être proscrit (c), il ordonna de se

réjouir.

(a) Des guerres civiles, liv. IV.

(b) Quod felix faustumque sit.

(c) Sacris & epulie dent hunc diem ; qui fecus fante inter proscriptos esta.



Comment on suspend l'usage de la liberté, dans la république.

Ly a, dans les états où l'on fait le plus de cas de la liberté, des lois qui la violent contre un seul, pour la garder à tous. Tels sont, en Angleterre, les bills appellés d'atteindre (a). Ils se rapportent à ces lois d'Athenes, qui statuoient contre un particulier (b), pourvu qu'elles sussent faites par le sussent sus les seus les sus seus les sus seus les seus les sus seus les seus l

(a) Il ne suffit pas, dans les tribunaux du royaume, qu'il y ait une preuve telle que les juges soient convaincus: il faut encore que cette preuve soit formelle, c'est-à-dire, légale: & la loi demande qu'il y ait deux témoins contre l'accusé; une autre preuve ne sufficoit pas. Or si un homme présumé coupable de ce qu'on appelle haut crime, avoit trouvé le moyen d'écarter les témoins, de forte qu'il fût impossible de le faire condamner par la loi, on pourroit porter contre lui un bill particulier d'atteindre; c'est-à-dire, faire une loi finguliere fur sa personne. On y procede comme pour tous les autres bills : il faut qu'il passe dans deux chambres, & que le roi y donne son consentement; sans quoi il n'y a point de bill, c'est-àdire, de jugement. L'accusé peut faire parler ses avocats contre le bill; & on peut parler dans la chambre pour le bill.

(b) Legem de fingulari aliquo ne rogato, nisi sex millibus ità visum, Ex Andocide de mysteriis : c'est

l'ostracisme.

414 DE L'ESPRIT DES LOIS, rapportent à ces lois qu'on faisoit à Rome contre des citoyens particuliers, & qu'on appelloit privileges (a). Elles ne se faisoient que dans les grands états du peuple. Mais, de quelque maniere que le peuple les donne, Cicéron veut qu'on les abolisse, parce que la force de la loi ne consiste qu'en ce qu'elle statue sur tout le monde (b). J'avoue pourtant que l'usage des peuples les plus libres qui aient jamais été sur la terre, me fait croire qu'il y a des cas où il faut mettre pour un moment un voile sur la liberté, comme l'on cache les flatues des dieux.

### CHAPITRE XX.

Des lois favorables à la liberté du ciroyen, dans la république.

L arrive souvent, dans les états populaires, que les accusations sont publiques, & qu'il est permis à tout homme d'accuser qui il veut. Cela a fait établir des lois propres à désendre

<sup>(</sup>a) De privis hominibus lata. Gicéron, de leg. liv. III.

<sup>(</sup>b) Scitum eft juffum in omnes. Cicéron, ibid.

Liv. XII. CHAP. XX. 413
l'innocence des citoyens. A Athenes,
l'accusateur qui n'avoit point pour lui
la cinquieme partie des suffrages, payoit
une amende de mille dragmes. Eschines,
qui avoit accusé Ctésiphon, y sut condamné (a). A Rome, l'injuste accusateur étoit noté d'infamie (b); on lui
imprimoit la lettre K sur le front. On
donnoit des gardes à l'accusateur, pour
qu'il sût hors d'état de corrompre les
juges ou les témoins (c).

l'ai déjà parlé de cette loi Athénienne & Romaine, qui permettoit à l'accusé

de se retirer avant le jugement.

## CHAPITRE XXI.

De la cruauté des lois envers les débiteurs; dans la république,

IN citoyen s'est déjà donné une assez grande supériorité sur un citoyen, en lui prêtant un argent que celui-ci n'a emprunté que pour s'en défaire, & que par conséquent il n'a plus.

<sup>(</sup>a) Voyez Philostrate, liv. 1. vie des sophistes, vie d'Eschines. Voyez aussi Plutarque & Phocius.

<sup>(</sup>b) Par la loi Remnia.
(c) Plutarque, au traité, comment on pourrois teceroir de l'ucilité de ses ennemis.

Que sera-ce, dans une république, s les lois augmentent cette servitude en-

core davantage?

A Athenes & à Rome (a), il fut d'abord permis de vendre les débiteurs qui n'étoient pas en état de payer. Solon corrigea cet usage à Athenes (b): il ordonna que personne ne seroit obligé par corps pour dettes civiles. Mais les (c) décemvirs ne réformerent pas de même l'usage de Rome; & quoiqu'ils eussent devant les yeux le réglement de Solon, ils ne voulurent pas le suivre. Ce n'est pas le seul endroit de la loi des douze tables, où l'on voit le dessein des décemvirs de choquer l'esprit de la démocratie.

Ces lois cruelles contre les débiteurs mirent bien des fois en danger la république Romaine. Un homme couvert de plaies s'échappa de la maison de son créancier, & parut dans la place (d). Le peuple s'émut à ce spectacle. D'autres citoyens, que leurs créanciers

(b) Ibid.

(d) Denys d'Halicarnaffe, antiquités Romaines,

liv. Yl.

<sup>(</sup>a) Plutieurs vendoient leurs enfans pour payer leurs dettes. Plutarque, vie de Solon.

<sup>(</sup>c) Il paroît, par l'histoire, que cet usage étoit établi chez les Romains avant la loi des douze tables. Tite-Live, première décade, liv. II.

## LIV. XII. CHAP. XXI. n'osoient plus retenir, sortirent de leurs cachots. On leur fit des promesses; on y manqua: le peuple se retira sur le Mont sacré. Il n'obtint pas l'abrogation de ces lois, mais un magistrat pour le défendre. On fortoit de l'anarchie, on pensa tomber dans la tyrannie. Manlius, pour se rendre populaire, alloit retirer des mains des créanciers les citoyens qu'ils avoient réduits en esclavage (a). On prévint les desseins de Manlius; mais le mal restoit toujours. Des lois particulieres donnerent aux débiteurs des facilités de payer (b): & l'an de Rome 428, les consuls porterent une loi (c) qui ôta aux créanciers le droit de tenir les débiteurs en servitude dans leurs maisons (d). Un usurier nommé Papirius avoit voulu corrompre la pudicité d'un jeune homme nommé Publius, qu'il tenoit dans les fers. Le crime de Sextus donna à Rome la liberté politique; celui de Papirius y donna la liberté civile.

(a) Plutarque, vie de Furius Camillus.
(b) Yoyez ci-dessous le ch. xxxv. du livre XXII.

(d) Bona debitoris, non corpus obnoxium effet, Ibid,

<sup>(</sup>b) Voyez ci-deflous le ch. xxvv. du livre XXII, (c) Cent vingt ans après la loi des douze tables. Eo anno plebi Romanæ, velut aliud initium libertatis, fallum est quod necii desierunt. Tite-Live, liv. VIII.

# 4. DE L'ESPRIT DES LOIS,

Ce fut le destin de cette ville, que ties crimes nouveaux y confirmerent la inerie que des crimes anciens lui avenent procurée. L'attentat d'Appius in Tryanie, remit le peuple dans cette horreur contre les tyrans, que lui avoit conne le malheur de Lacreie. Trente-tien aus (4) après le crime de l'infame francius, un crime parei. (b) fit que le peuple se retira fur le lanicule (c), & cue la loi faite pour la jureté des debi-tiens reprit une nouvelle force.

Depuis ce temps, les créanciers fument part of pour juivis par les débiteurs pour avoir violé les lois faites contre les mures, que ceux-ci ne le furent

pour ne les avoir pas payées.

(a' l'ur de Rome 465.

in Centre de Planters, qui attenta contre la putione de Ventrales. Folor Maxime, liv. VI. art. 1X. On ne non point confundre ces deux événemens; co me finit su les mêmes perfonnes, su les mêmes temps.

La Voyer un fragment de Denys d'Halicarsafe, tium l'entrait des source & des roces ; l'épiteme de L'an-Lose, les, XI; & Franskandes, liv. XI.



#### CHAPITRE XXII

Des choses qui attaquent la liberté, dans la monarchie.

A chose du monde la plus inutile au prince, a souvent affoibli la liberté dans les monarchies: les commissaires nommés quelquesois pour juger

un particulier.

Le prince tire si peu d'utilité des commissaires, qu'il ne vaut pas la peine qu'il change l'ordre des choses pour cela. Il est moralement sûr qu'il a plus l'esprit de probité & de justice que ses commisfaires, qui se croient toujours affez justissés par ses ordres, par un obscur intérêt de l'état, par le choix qu'on a fait d'eux, & par leurs craintes mêmes.

Sous Henri VIII, lorsqu'on faisoit le procès à un pair, on le faisoit juger par des commissaires tirés de la chambre des pairs: avec cette méthode, on sit mou-

rir tous les pairs qu'on voulut.



#### CHAPITRE XXIII.

Des espions, dans la monarchie.

TAUT-IL des espions dans la monar-Chie? Ce n'est pas la pratique ordinaire des bons princes. Quand un homme est fidelle aux lois, il a satisfait à ce qu'il doit au prince. Il faut au moins qu'il ait sa maison pour asile, & le reste de sa conduite en sureté. L'espionnage seroit peut-être tolérable, s'il pouvoit être exercé par d'honnêtes gens; mais l'infamie nécessaire de la personne peut faire juger de l'infamie de la chose. Un prince doit agir avec ses sujets avec candeur, avec franchise, avec confiance. Celui qui a tant d'inquiétudes, de soupcons & de craintes, est un acteur qui est embarrassé à jouer son rôle. Quand il voit qu'en général les lois sont dans leur force, & qu'elles font respectées, il peut se juger en sureté. L'allure générale lui répond de celle de tous les particuliers. Qu'il n'ait aucune crainte, il ne sauroit croire combien on est porté à l'aimer. Eh! pourquoi ne l'aimeroiton pas ? il est la source de presque tout

LIV. XII. CHAP. XXIII. 421 le bien qui se fait; & quasi toutes les punitions sont sur le compte des lois. Il ne se montre jamais au peuple qu'avec un visage serein: sa gloire même se communique à nous, & sa puissance nous soutient. Une preuve qu'on l'aime, c'est que l'on a de la confiance en lui; & que, lorsqu'un ministre resuse, on s'imagine toujours que le prince auroit accordé. Même dans les calamités publiques, on n'accuse point sa personne; on se plaint de ce qu'il ignore, ou de ce qu'il est obsédé par des gens corrompus : Si le prince savoit! dit le peuple. Ces paroles sont une espece d'invocation, & une preuve de la confiance

į

## CHAPITRE XXIV.

qu'on a en lui.

Des lettres anonymes.

Les Tartares sont obligés de mettre leur nom sur leurs sleches, asin que l'on connoisse la main dont elles partent. Philippe de Macédoine ayant été blessé au siege d'une ville, on trouva sur le javelot, Aster a porté ce coup mortel à

422 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Philippe (a). Si ceux qui accusent un bomme, le faitoient en vue du bien public, ils ne l'accuseroient pas devant le prince, qui peut être aisément prévenu, mais devant les magistrats, qui ont des regles qui ne sont formidables qu'aux calomniateurs. Que s'ils ne veulent pas laisser les lois entr'eux & l'accusé, c'est une preuve qu'ils ont sujet de les craindre; & la moindre peine qu'on puisse leur infliger, c'est de ne les point croire. On ne peut y faire d'attention que dans les cas qui ne sauroient souffrir les lenteurs de la justice ordinaire, & où il s'agit du salut du Prince. Pour lors on peut croire que celui qui accuse, a fait un effort qui a délié sa langue, & l'a fait parler. Mais, dans les autres cas, il faut dire avec l'empereur Constance: » Nous ne saurions soupçonner celui » à qui il a manqué un accusateur, » loriqu'il ne lui manquoit pas un » ennemi (b) «.

NO.

<sup>(</sup>a) Plutarque, Œuvres morales, collation de quesques histoires Romaines & Grecques, tome II, page 487.
(b) Leg. VI, cod. Théod. de famos. libellis.

### CHAPITRE XXV.

De la maniere de gouverner, dans la monarchie.

'AUTORITÉ royale est un grand ressort, qui doit se mouvoir aisément & sans bruit. Les Chinois vantent un de leurs empereurs, qui gouverna, disent-ils, comme le ciel, c'est-à-dire,

par son exemple.

Il y a des cas où la puissance doit agir dans toute son étendue: il y en a où elle doit agir par ses limites. Le sublime de l'administration, est de bien connoître quelle est la partie du pouvoir, grande ou petite, que l'on doit employer dans les diverses circonstances.

Dans nos monarchies, toute la félicité confiste dans l'opinion que le peuple a de la douceur du gouvernement. Un ministre mal-habile veut toujours vous avertir que vous êtes esclaves. Mais si cela étoir, il devroit chercher à le faire ignorer. Il ne sait vous dire ou vous écrire, si ce n'est que le prince est fâché; qu'il est surpris; qu'il mettra ordre. Il y a une certaine facilité dans 424 DE L'ESPRIT DES LOIS, le commandement: il faut que le prince encourage, & que ce soient les lois qui menaçent (a).

(a) " Nerva, dit Tacite, augmenta la facilité de " l'empire ".

#### CHAPITRE XXVL

Que, dans la monarchie, le prince doit être accessible.

ELA se sentira beaucoup mieux par les contrastes. » Le czar Pierre premier, die le sieur Perry (a), a fait une nouvelle ordonnance, qui désend de lui présenter de requête, qu'après en avoir présenté deux à ses officiers. » On peut, en cas de déni de justice, ui présenter la troisseme: mais celui qui atort doit perdre la vie. Personne » depuis n'a adressé de requête au czar «.

### CHAPITRE XXVII.

Des mœurs du monarque,

ES mœurs du prince contribuent autant à la liberté que les lois : il peut, comme elles, faire des hommes (4) Etat de la Grande-Russie, p. 173, édition &

Paris, 1717.

LIV. XII. CHAP. XXVII. 425 des bêtes, & des bêtes faire des hommes. S'il aime les ames libres, il aura des sujets; s'il aime les ames basses, il aura des esclaves. Veut-il savoir le grand art de régner? qu'il approche de Tui l'honneur & la vertu, qu'il appelle le mérite personnel. Il peut même jeter quelquefois les yeux sur les talens. Qu'il ne craigne point ces rivaux qu'on appelle les hommes de mérite; il est leur égal, dès qu'il les aime. Qu'il gagne le cœur, mais qu'il ne captive point l'esprit. Qu'il se rende populaire. Il doit être flatté de l'amour du moindre de ses sujets; ce sont toujours des hommes. Le peuple demande si peu d'égards, qu'il est juste de les lui accorder : l'infinie distance qui est entre le souverain & lui, empêche bien qu'il ne le gêne. Qu'exorable à la priere, il soit ferme contre les demandes; & qu'il fache que son peuple jouit de ses refus, & ses courtisans de ses graces.



#### CHAPITRE XXVIII.

Des égards que les monarques doivent à leurs sujets.

IL faut qu'ils soient extrêmement retenus sur la raillerie. Elle flatte lorsqu'elle est modérée, parce qu'elle donne les moyens d'entrer dans la familiarité: mais une raillerie piquante leur est bien moins permise qu'au dernier de leurs sujets, parce qu'ils sont les seuls qui blessent toujours mortellement.

Encore moins doivent ils faire à un de leurs sujets une insulte marquée : ils sont établis pour pardonner, pour pu-

nir; jamais pour infulter.

Lorsqu'ils insustent leurs sujets, ils les traitent bien plus cruellement que ne traite les siens le Turc ou le Moscovite. Quand ces derniers insustent, ils humilient & ne déshonorent point; mais pour eux, ils humilient & déshonorent.

Tel est le préjugé des Assatiques, qu'ils regardent un affront fait par le prince, comme l'effet d'une bonté paternelle; & telle est notre maniere de LIV. XII. CHAP. XXVIII. 427 penser, que nous joignons au cruel sentiment de l'affront, le désespoir de ne pouvoir nous en laver jamais.

Ils doivent être charmés d'avoir des sujets à qui l'honneur est plus cher que la vie, & n'est pas moins un motif de

fidélité que de courage.

On peut se souvenir des malheurs arrivés aux princes, pour avoir insulté leurs sujets; des vengeances de Chéréas, de l'eunuque Narsès, & du comte Julien; enfin de la duchesse de Montpensier, qui, outrée contre Henri III, qui avoit révélé quelqu'un de ses désauts sécrets, le troubla pendant toute sa vie.

## CHAPITRE XXIX.

Des lois civiles propres à mettre un peu de liberté dans le gouvernement despotique.

UOIQUE le gouvernement despotique, dans sa nature, soit partout le même; cependant des circonstances, une opinion de religion, un préjugé, des exemples reçus, un tour d'esprit, des manieres, des mœurs, peuvent y mettre des différences considérables.

## 428 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Il est bon que de certaines idées s'y soient établies. Ainsi, à la Chine, le prince est regardé comme le pere du peule; & dans les commencemens de l'empire des Arabes, le prince en étoit le prédicateur (a).

Il convient qu'il y ait quelque Livre facré qui serve de regle, comme l'alcoran chez les Arabes, les livres de Zoroastre chez les Perses, le védam chez les Indiens, les livres classiques chez les Chinois. Le code religieux supplée au code civil, & fixe l'arbitraire.

Il n'est pas mal que, dans les cas douteux, les juges consultent les ministres de la religion (b). Aussi en Turquie les cadis interrogent-ils les mollachs. Que si le cas mérite la mort, il peut être convenable que le juge particulier, s'il y en a, prenne l'avis du gouverneur, afin que le pouvoir civil & l'ecclésiastique soient encore tempérés par l'autorité politique.

<sup>(</sup>a) Les Caliphes.
(b) Histoire des Tattars, troisieme partie, p. 277;
dans les remarques.

## CHAPITRE XXX.

Continuation du même sujet.

établi que la disgrace du pere entraîneroit celle des ensans & des semmes. Ils sont déjà malheureux, sans être criminels: & d'ailleurs il saut que le prince laisse, entre l'accusé & lui, des supplians pour adoucir son courroux, ou pour éclairer sa justice.

C'est une bonne coutume des Maldives (a), que lorsqu'un seigneur est disgracié, il va tous les jours faire sa cour au roi, jusqu'à ce qu'il rentre en grace; sa présence désarme le courroux

du prince.

Il y a des états despotiques (b) où l'on pense, que de parler à un prince pour un disgracié, c'est manquer au respect qui lui est dû. Ces princes semblent faire tous leurs efforts pour se priver de la vertu de clémence.

<sup>(</sup>a) Voyez François Pirard. (b) Comme aujourd'hui en Perfe, au rapport de M.

Chardin: cet usage est bien ancien. .. On mit Cavade, ... die Procope, dans le château de l'oubli: il y a une ... loi qui défend de parler de ceux qui y sont enfermés, ... & même de prononcer leur nom «...

## 430 DE L'ESPRIT DES LOIS,

Arcadius & Honorius, dans la loi (a) dont j'ai tant parlé (b), déclarent qu'ils ne feront point de grace à ceux qui oseront les supplier pour les coupables (c). Cette loi étoit bien mauvaise, purqu'elle est mauvaise dans le despotisme même.

La coutume de Perse, qui permet à qui veut de sortir du royaume, est trèsbonne; Et quoique l'usage contraire ait tiré son origine du despotisme, où l'on à regardé les sujets comme des esclaves (d), & ceux qui sortent comme des esclaves sujetis; cependant la pratique de Perse est très-bonne pour le despotisme, où la crainte de la fuite ou de la retraite des redevables, arrête ou modere les persécutions des bachas & des exacteurs.

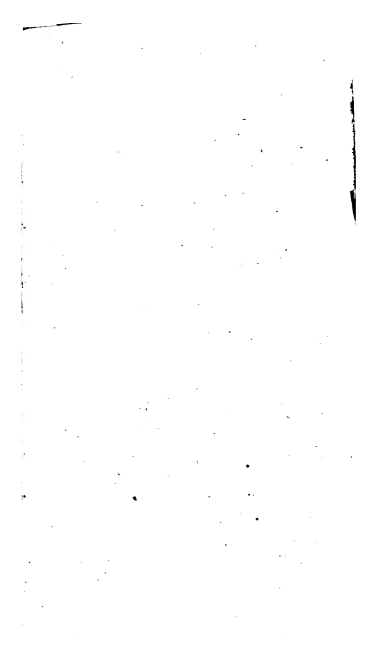
(a) La loi 5, au code ad leg. Jul-maj.

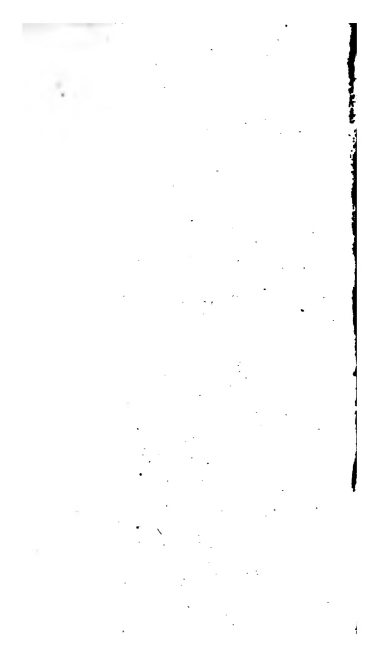
(b) Au chapitre VIII de ce Livre.

(c) Fridéric copia cette loi dans les constitutions de Naples, liv. I.

(d) Dans les monarchies, il y a ordinairement une loi qui défend à ceux qui ont des emplois publics de fortir du royaume fans la permiffion du prince. Cetté loi doit être encore établie dans les républiques. Mais dans celles qui ont des inflitutions fingulieres, la défense doit être générale, pour qu'on n'y sapporte pas lès mocurs étrangeres.

Fin du premier Volume.





# **OXFORD UNIVERSITY**



ST. GILES', OXFORD OX1 3NA

VM1. 1779 (1)